

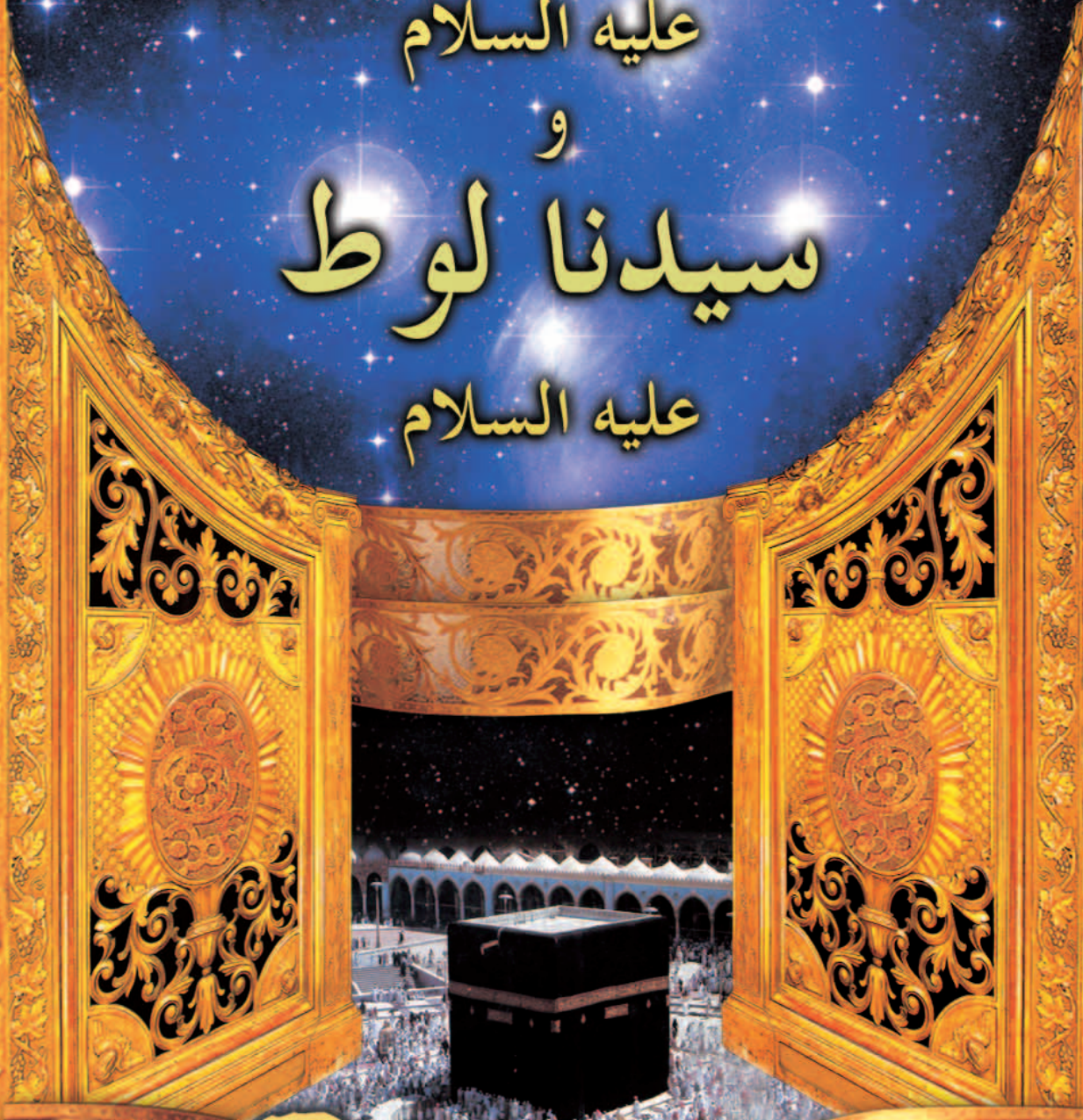
سیدنا ابراهیم

علیه السلام

و

سیدنا لوط

علیه السلام



الله  
رسور  
محمد

هارون يحيى

يثنى القرآن ويدرك الخصائص والمميزات الجميلة لكل نبي ورسول. وعلى المؤمنين الذين اتبعوا طريق الهدى وسلوك سبيل ربهم أن يدققوا حيدا فيما ورد من نصوص عن هؤلاء الأنبياء الأصفباء المكرمين من ذكر لخصالهم الحميدة وأخلاقهم العالية، ويتحذوا من أسلوب حياتهم واعتصامهم بربهم وعمق إيمانهم وتوكلهم مشاعل يهتدون بها في الإقتداء. وقد كان لكل رسول ونبي طريقه الخاصة في دعوة قومه إلى الإيمان بالله وت比利غهم أوامرها ونواهيه نظراً لاختلاف خصال وطبيعة الأقوام والمجتمعات التي ظهروا فيها، وتبين الظروف وردد الأفعال التي واجهتهم. ولنا أمثلة ونماذج صالحة لما لاقوه من مصاعب وعراقبيل ومحن كبيرة وما أظهروه من تصرفات وإجراءات، هم والذين اتبعوهم من المؤمنين.

إن الهدف من هذا الكتاب، الوقوف على حياة وشمايل وأساليب سيدنا إبراهيم (ع) الذي قال فيه تعالى ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءُ مِنْكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبِدَا بِيَنَّا وَبِيَنِّكُمُ الْعَدَاؤُ وَالْغُضَاءُ أَبْدَأَ حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلُ إِبْرَاهِيمَ لَأَيَّهُ لَا سَتَغْفِرُنَّ لَكَ وَمَا أَمْلَكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾ (المتحنة 4)، والتعرف إلى سيدنا لوط (ع) الذي عاصره وجاوره، مع عرض لمميزاتهم وصالحهم السامية باعتبارهما النموذج والمثل الأعلى للاقتداء بهما. وما ورد بشأنهما من آيات في القرآن تتضمن الكثير من الحكم والعبر. وقد حاولنا في هذا الكتاب عرض ما يمكن الأخذ بها ولأجل إدخالها ودمجها في أساليب معيشتنا وطرز حياتنا على وجه الخصوص.

## حول الكاتب



ولد عدنان أوقطار عام ١٩٥٦، وهو يستعمل الاسم المستعار هارون يحيى. ومنذ الثمانينيات من القرن الماضي كتب عدداً كبيراً من المؤلفات في موضوعات مختلفة، إيمانية وعلمية وسياسية، إلا جانب ذلك يوجد للكاتب مؤلفات في غاية الأهمية تكشف زيف أتباع نظرية التطور، وتندد ادعاءاتهم، وتفضح الصلات الخفية، بين الداروينية والأيديولوجيات الدموية.

وهدف المؤلف الرئيسي من وراء أعماله هو إصال نور القرآن الكريم إلى شتى بقاع العالم، ودفع الناس بذلك إلى التفكير والتفكير في قضايا إيمانية أساسية مثل وجود الله تعالى ووحدانيته، واليوم الآخر، وكذلك كشف الأسس المتهاونة لنظم الجاحدين وسلوكياتهم المنحرفة. وإلى حد الآن ترجم للكاتب نحو ٢٥٠ مؤلفاً إلى ٥٧ لغة مختلفة، وهي تحضي باهتمام بالغ من قبل شريحة واسعة من القراء. ويأخذ الله تعالى سوف تكون كليات هارون يحيى خلال القرن الواحد والعشرين، وسيلة للبلوغ بالإنسان في شتى أنحاء العالم إلى مراتب السكينة والسلام والصدق والعدل والجمال والسعادة التي جاء التعريف بها في القرآن الكريم.

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللَّهُ  
رَسُولُهُ  
مُحَمَّدٌ



وعلى ضوء هذه الحقائق، فإن الذين يساهمون في نشر هذه الكتب ويبحثون الناس على قراءتها لتكون وسيلة لهدايتهم هم في الحقيقة يقدمون خدمة للدين لا تقدر بثمن.

وعلى هذا الأساس، فإن العمل على نشر الكتب التي ثبت بالتجربة أنها تشوش الأذهان وتدخل البلبلة على الأفكار وتزيد من الشكوك والتردد ولا تملك تأثيراً قوياً وحاسماً في طرد الشبهات من القلوب، يعتبر مضيعة للجهد والوقت. ومن الواضح أن هذه المؤلفات لم تكن لترك كل هذا التأثير لو كانت ترکز على بيان القوة الأدبية للكاتب أكثر من تركيزها على الهدف السامي المتمثل في هداية الناس. ومن لديه أدنى شك في ذلك فيمكنه أن يتحقق من أن الغاية القصوى هي دحض الإلحاد ونشر أخلاق القرآن من خلال تأثير هذا الجهد وإخلاصه ونجاحه.

يعين إدراك حقيقة مهمة، وهي أن الظلم والفرضي السائدان اليوم في أنحاء الأرض وما يتعرض له المسلمون من أذى سببه تحكم الفكر الإلحادي في شؤون العالم. والطريق الذي يضمن الخلاص من هذا كله هو الحق الهزيمه بالفكرة الإلحادي وبيان حقائق الإيمان و إجلاء الأخلاق القرآنية بحيث يصبح الناس قادرين على التمسك بها. وبالنظر إلى حالة العالم وما يُراد له من مزيد جره إلى الفساد والشروع والدمار فإنه من الضروري المسارعة قدر المستطاع إلى القيام بما هو ضروري، والا فقد يُقضى الأمر ولات حين مناص. وخلال القرن الواحد والعشرين، وبإذن الله تعالى سوف تكون كليات هارون يحيى - من خلال نهوضها بهذه المهمة - الوسيلة للوصول بالناس إلى مراتب السكينة والسلام والصدق والعدل والجمال والسعادة التي أوضحتها لنا القرآن الكريم.

## حول المؤلف

يتكون الاسم المستعار للكاتب من "هارون" و "يحيى" في ذكرى موقرة للنبيين اللذين جادلا ضد الكفر والإلحاد، بينما يظهر الخاتم النبوى على الغلاف رمزاً لارتباط المعانى التي تحتويها هذه الكتب بمضمون هذا الخاتم. ويشير هذا الخاتم النبوى إلى أن القرآن الكريم هو آخر الكتب السماوية، وأن نبينا محمد صلى الله عليه وسلم هو خاتم النبيين. وقد اتخذ الكاتب لنفسه القرآن الكريم والستة النبوية دليلاً ومرشدًا، وفي جميع المؤلفات أخذ العهد على نفسه بنصف جميع الأسس التي تقوم عليها النظم الإلحادية وإبطال كل المزاعم التي تقوم عليها الحركات المناهضة للدين. ويعتبر هذا الخاتم الذي مهّر به كتبه بمثابة إعلان عن أهدافه هذه.

تدور جميع كتب المؤلف حول هدف رئيسي هو تبليغ نور القرآن ورسالته لجميع الناس، وحثهم على الإيمان بوجود الله ووحدانيته واليوم الآخر، وعرض تهافت النظم الإلحادية وفضحها على الملا.

تحضى كتب هارون يحيى بقبول واهتمام كبار في شتى أنحاء العالم؛ من الهند إلى أمريكا، ومن إنكلترا إلى أندونيسيا، ومن بولونيا إلى البوسنة، ومن إسبانيا إلى البرازيل، ومن ماليزيا إلى إيطاليا، ومن فرنسا إلى بلغاريا وروسيا.

ترجمت كتب المؤلف إلى العديد من اللغات الأجنبية، ومن بين تلك اللغات: الإنكليزية والفرنسية والألمانية والإيطالية والإسبانية والبرتغالية والأوردية والعربية والألبانية والروسية والبوسنية والإويغورية والأندونيسية والملاوية والبنغالية والصربية والبلغارية والصينية والسواحلية (لغة مستعملة في تنزانيا) ولغة الهوسه (لغة منتشرة في إفريقيا)، ولغة الدبولي (لغة مستخدمة في موريشيوس) والدانماركية وال مجرية وغيرها من اللغات. وهناك إقبال كبير على قراءة هذه الكتب بهذه اللغات.

لقد أثبتت هذه المؤلفات جدارتها، ووجدت تقديرًا كبيرًا في كافة أنحاء العالم. وقد كانت سبباً في هداية كثير من الناس إلى طريق الإيمان وساهمت من جانب آخر في تقوية إيمان كثير من المؤمنين. وكل من يقرأ هذه الكتب ويتأمل فيها يلاحظ بوضوح الحكمة البالغة التي تكمن فيها والسهولة الموجودة بين ثنياً سطورها والصدق الذي يميز أسلوبها والعمق في تناول القضايا العلمية. وما يميز هذه المؤلفات أيضاً سرعة تأثيرها وضمان نتائجها وعدم القدرة على نقض ما فيها ودحضه. وكل من يقرأ هذه الكتب ويتأمل فيها بعمق لن يكون يامكانه بعد ذلك الدفاع عن الفلسفات المادية والآراء الإلحادية والأفكار المُحرفة الأخرى.

وإذا حدث وأن نافح منافق عن تلك النظريات بعد مطالعة هذه المؤلفات فلن يكون ذلك سوى عن عناد عاطفي لأنَّ السنَد العلمي قد تمَّ دحضه وإبطاله. ولا شك أنَّ هذه الخصائص نابعة من قوة حكمة القرآن وحججه الدامغة. والكاتب لا يسعى من وراء عمله هذا إلى نيل المديح والثناء إنما هدفه وغايته هداية الناس والسير بهم في طريق الإيمان، كما أنَّ ليس همه تحصيل أي ربح أو مكسب مادي.



سیدنا ابراهیم

علیه السلام

و

سیدنا لوط

علیه السلام

هارون یحیی



# المحتويات

|           |                                                   |
|-----------|---------------------------------------------------|
| ٨ .....   | المدخل .....                                      |
| ١٠ .....  | إبراهيم (ع) .....                                 |
| ١١ .....  | خصائص قوم سيدنا إبراهيم (ع) .....                 |
| ٢٢ .....  | دين سيدنا إبراهيم (ع) .....                       |
| ١٣٠ ..... | الأُخْلَاقُ الْجَمِيلَةُ لسیدنا إبراهيم (ع) ..... |
| ١٧٢ ..... | سیدنا لوط (ع) .....                               |
| ١٧٣ ..... | حياة سیدنا لوط (ع) .....                          |
| ٢٠٤ ..... | كلمة أخيرة .....                                  |
| ٢٠٦ ..... | انهيار الدّاروينية .....                          |

## إلى القراء الكرام

إن الم الموضوعات الإيمانية الموجودة في جميع كتب المؤلف مشروحة وموضحة في ضوء الآيات القرآنية. وهذه الكتب تدعو الناس جمِيعاً إلى فهم هذه الآيات والعيش وفقاً لتعاليمها. لقد تم شرح جميع الم موضوعات المتعلقة بآيات الله بحيث لا تبقى هناك أي شبهة أو تردد في ذهن القارئ. إن الأسلوب السلس والسهل والرصين المنبعث من القلب هو الذي يُسرُّ فهم هذه الكتب من قبل الجميع صغراً وكباراً، ومن كل فئات المجتمع، سهولة ودون أي صعوبة، وهو الذي جعل هذه الكتب كثيراً لا تستطيع أن تتركها قبل إتمام قراءتها. وحتى الذين اتخذوا موقفاً معارضاً للدين يتأثرون بالحقائق المذكورة في هذه الكتب، ولا يستطيعون حضن صحة محتوياتها.

وكما يستطيع القراء قراءة هذا الكتاب والكتب الأخرى للمؤلف على انفراد، فهم يستطيعون قراءتها بشكل جماعي، أو مناقشتها فيما بينهم والتسامر حولها. إن قراءة هذه الكتب بشكل جماعي ونقل كل فرد رأيه وخبرته إلى الآخرين أمر مفيد جداً. علاوة على هذا، فإن المساعدة في تعريف هذه الكتب – التي لم تؤلف إلا لوجه الله تعالى ولمرضاته – ونشرها بين الناس تُعد خدمة إيمانية كبيرة، لأن الأدلة والبراهين التي يوردها المؤلف في هذه الكتب قوية جداً ومحققة، لذا كان على كل من يريد خدمة هذا الدين تشويق الآخرين لقراءتها والاستفادة منها.

إننا نأمل أن يتسع وقت القارئ للاطلاع على استعراض الكتب الأخرى، الذي نقدمه في نهاية هذا الكتاب، ليكون على علم بوجود منابع ثرية ومصادر غنية من الكتب في الم موضوعات الإيمانية والسياسية، التي تعد قراءتها مفيدة وممتعة للغاية.

لا ترى في هذه الكتب ما تراه في بعض الكتب الأخرى من رؤى شخصية للمؤلف، ولا ترى شروحه وإيضاحات مستندة إلى مصادر مشبوهة، ولا أي نقص أو قصور في أسلوب الأدب والتوفيق الواجب اتخاذه تجاه المفاهيم والم موضوعات المقدسة، ولا ما يجر القارئ إلى الحيرة والتردد أو إلى اليأس والقنوط.

أن لكل نبي أسلوبه الخاص في دعوة قومه إلى الهداية ومعرفة الخالق سبحانه. إن لصفات وخصائص الأقوام الذين عاش الأنبياء بينهم، تأثيراً مباشراً واضحاً في طريقة قيامهم بتلبيغ الرسالة الربانية. كما وإن تأثير ردود أفعال أقوامهم وإجراءاتهم على الأنبياء ومن اتبعوهم من المؤمنين والمصابعين والعوائق التي وضعوها أمامهم، والتصرف الذي صدر تجاهها من الأنبياء علامات إرشادية وأضواء ومعالم على الطريق كما هي تجرب فذة لنا لأأخذ الدروس وال عبر منها.

إن الهدف والقصد من هذا الكتاب، تقديم حياة سيدنا إبراهيم (ع)، ونبي الله لوط (ع) الذي عاصره، وكما جاء في الآية:-

﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَآءُ مِنْكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَاءُ أَبْدًا حَتَّىٰ تَوْمَنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ إِلَّا قَوْلُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ لَا سْتَغْفِرُنَّ لَكَ وَمَا أَمْلَكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ﴾  
(المتحنة: ٤)

من مدح وثناء، وإبراز الخصائص العالية في حياتهما لتكون عبرة وقدوة حسنة للمؤمنين. وما لا شك فيه أن كل خلق أو شيمة لسيدنا إبراهيم (ع) وسيدنا لوط (ع) التي ورد ذكرها في القرآن، عبر وحكم لا عد لها. وهذا ما سنحاول الدخول في تفاصيلها واستخلاص ما تتضمنها هذه الحكم من أمور وحقائق تثير لنا طريقنا ونقتبس منها ما يفيدنا للمضي على هادها في طريق الحياة.

# المدخل

إن جميع الأنبياء والمرسلين على مر التاريخ، دعوا البشرية إلى معرفة الله تعالى والإيمان به وتزييه وتوحيده وقبول عبوديتهم له دون شريك. وقاموا بتبلیغ رساله ودين الله، وكانوا نماذج وأمثلة للإقتداء بهم في طرز معاشهم وأخلاقهم وتصرفاتهم تجاه حوادث الدنيا ومستلزمات الحياة، وردود أفعالهم تجاه ما يجري على الأرض. وكذلك بشخصياتهم الفذة وشيمهم الكريمة. والأنبياء كما كانوا أمثلة صالحة للأقوام الذين تقاسموا العيش معهم، فأنهم – وكما جاء في القرآن من ذكر ميزاتهم وخصائصهم الفريدة – أيضاً قدوة لجميع أهل الدين والإيمان وعلى مر الدور والأزمان. وفي هذا جاء قوله تعالى

﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو  
اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا﴾ (الأحزاب: ٢١)

ويقدر القرآن مميزات كل نبي وبكثير من التقدير والاعتزاز. لذا فإن على المؤمنين إدراك ذلك والانتباه إلى النواحي المضيئة والمبنية من أوصاف الأنبياء، ويستخلصوا الدروس وال عبر من تفاصيل حياتهم وسيرهم للإقتداء بها وجعلها دليلاً في الحياة. ويلاحظ

# خاصّاً قوم سيدنا إبراهيم (ع)

يذكر القرآن الكريم أن أول نبي هو سيدنا آدم (ع)، والذي جاء ذكره من بعده هو سيدنا نوح (ع). أما سيدنا إبراهيم (ع) فيذكره القرآن باعتباره من سلالة سيدنا نوح (ع) وعاش في فترة زمنية بعده

﴿وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لِإِبْرَاهِيمَ﴾ (الصفات: ٨٣)  
والأنبياء من صلب سيدنا إبراهيم (ع) هم الأنبياء الكرام، اسحق وإسماعيل ويعقوب ويوسف وموسى وهارون وداود وسلمان وزكريا ويحيى والمسيح (عليهم السلام أجمعين).

لقد عاش سيدنا إبراهيم (ع) – كما يذكر ذلك لنا القرآن الكريم – في منطقة الشرق الأوسط وفي إقليم ما كان يعرف بما بين النهرين (مizio بوتاميا – وما يعرف بالعراق الآن) وهذا ما تؤكده أيضاً المصادر التاريخية. وفي تلك العهود كانت الأقوام والمجتمعات في هذه المنطقة من عبادة الأوثان والأصنام التي كانوا يصنعونها بأيديهم،

# إِبْرَاهِيمَ (ع)

قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ  
حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ  
(المتحنة ٤)

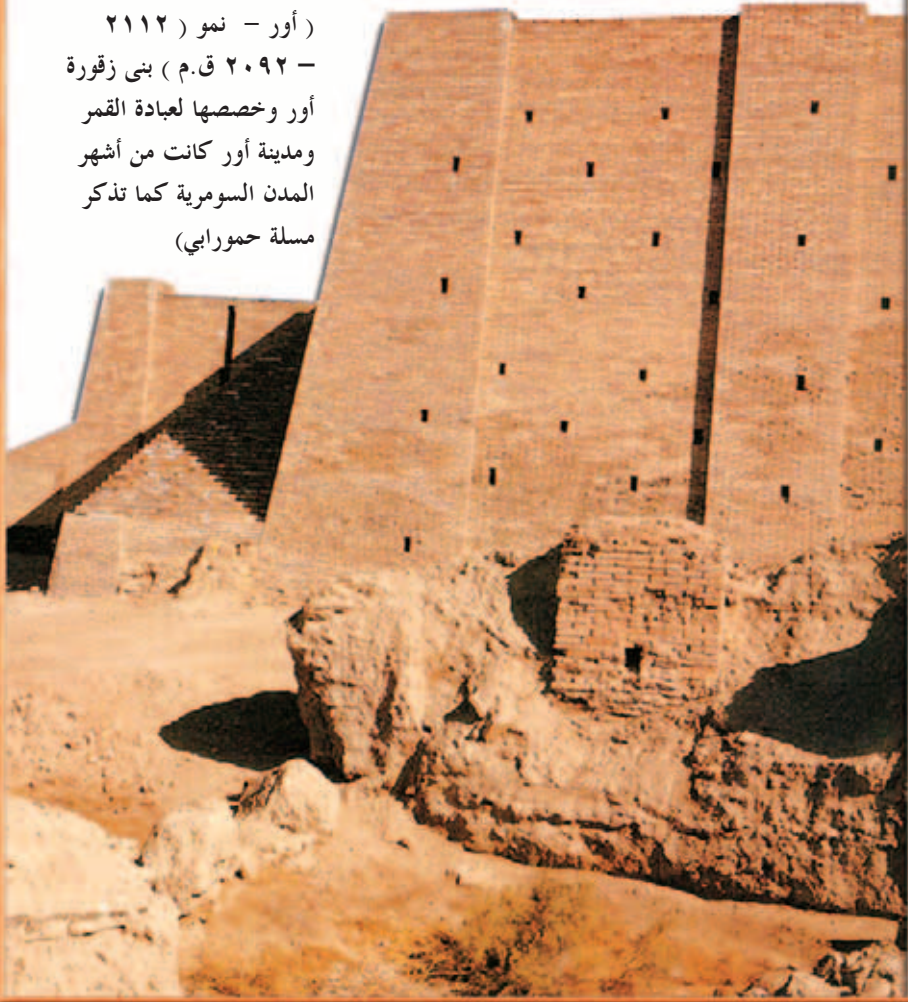
## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

هذه الحقائق التاريخية الثابتة تؤكد وتدل على أن الأقوام والمجتمعات التي عاش فيها سيدنا إبراهيم (ع) كانت من عبادة الأوثان، وإن المنطقة بعمومها كانت ديارا للمشركين.

لقد اختار الله سيدنا إبراهيم (ع) وشرفه بالنبوة وكلفه بحمل أمانة تبليغ الرسالة. وقام هذا الإنسان الصالح بتبليغ الرسالة على أكمل وجه وقدم لقومه أمثلة للأخلاق الحسنة وحسن التصرف ولين الجانب رغم ما أمتاز قومه من غلظة وفظاظة وقسوة وظلم وجبروت. وكما ذكر ربنا سبحانه في القرآن فقد كان قوم إبراهيم يصنعون أصناما وأوثانا وتماثيل من الحجر والخشب بأيديهم، ويتحدونها بعد ذلك آلهة لهم يعبدونها من دون الله. وكانوا يهابون ويخشون هذه الهياكل الصماء التي نحتوها هم من الحجر أو صنعواها من الخشب والطين بأيديهم، ويقدمون لها مظاهر التقديس والتعظيم طمعا في كسب رضاهem كما كانوا يعتقدون، ولو قايتهم من إصابتهم بالسوء والشر وينتظرون منها العون والمدد. والعجيب أنهم كانوا يصررون على مواقفهم الباطلة هذه، ويقلدون بدون بصيرة ما وجدوا عليها آباءهم ودون تفكير أو دراية، بل وينقلون هذه العقائد المنحرفة إلى الأجيال من بعدهم كمیراث.

أو يعبدون الأجرام السماوية أو الشمس أو القمر. وقد ظهرت معالم وآثار مندثرة كثيرة لمباني وهيكل عظيمة تسمى "الزقورات" كانت مخصصة لعبادة الشمس والقمر، خرجت إلى الوجود من تحت الأرضية والأنقاض على إثر التنقيبات في الشرق الأوسط. وكما ظهرت أيضا تماثيل وأصنام من الحجر أو الصالصال المفخور نتيجة هذه الحفريات.

(أور - نمو (٢١١٢  
- ٢٠٩٢ ق.م) بني زقرة  
أور وخصصها لعبادة القمر  
ومدينة أور كانت من أشهر  
المدن السومورية كما تذكر  
مسلسل حمورابي)



## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

وكما قلنا، عاش سيدنا إبراهيم (ع) بين قومه الذين كانوا على الشرك وعبادة الأوثان، وكان آباءه وأجداده أيضاً على هذا الدين. وقد نشأ بينهم وأخذ من ثقافتهم وتعلم آرائهم. غير أنه أظهر من الأخلاق الحسنة والشميم العالية والسلوك القويم في حياته ما جعله يختلف عنهم ويعرف عن مسارهم. وأخيراً قطع ما بينه وبينهم من وشائج بإعلانه إيمانه بالله وحده دون شريك له. ولم يكتف بالإعلان عن إيمانه هذا، بل وصرح بكره بأصنام قومه، وقام بدعوتهم إلى ترك عبادتها والتخلصي عن دين آبائهم وسلوك طريق الواحد الأحد.

ولكن قومه لم يؤمنوا بالحقائق التي ذكرها لهم ودعاهم إليها، وكانت حجتهم أنهم وجدوا آباءهم وأجدادهم على هذا الدين الذي هم عليه:

﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَفْيَانَا عَلَيْهِ آبَاءُنَا أَوَلَوْ كَانَ أَبَاؤُهُمْ لَا يَعْقُلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ﴾ (البقرة: ١٧٠)

من الأمور التي كانت تمنع قومه من ترك دينهم ودين آبائهم، هو الإصرار على السير في الطريق الذي وجدوا أكثر الناس متزمنين به وتوارثوها من آبائهم وأجدادهم، رغم فساد العقيدة والانحراف الظاهر فيه. ويعتبرون من غير الصواب مناقشة أو محاكمة أي رأي جديد منافق لآراء الأكثريية أو يريد تغيير ما هم عليه. هذا الموقف أو التصرف يحذرنا منه القرآن الكريم:

﴿وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَبَغِّعُونَ إِلَّا الظَّنُّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ﴾ (الأنعام: ١١٦)

أما سيدنا إبراهيم (ع) - مثله كمثل كافة الصالحين من المؤمنين - فقد كان بعيداً كل البعد عن مواقف المشركين والمنحرفين وآرائهم الزائفة. وقد التزم جانب الحق والصواب رغمما عن أهله وعشيرته ووقف أمامهم بصلابة شديدة، لم تثنه المصاعب والضغوط الكثيرة التي تعرض لها من قومه.

وقد أوحى الله سبحانه إلى سيدنا إبراهيم (ع) أنه خالق الكون وما فيها، ومبدع الأرض وما عليها والسماءات وما بينهما، وأن الناس على ضلال وظلمات وجهالة وانحراف. أما قومه فقد أرادوا منه أم يفكر مثلهم ويعيش كما كان يعيش أجدادهم من قبل. ولكنه أدار ظهره لهم والتفت بوجهه عن آلهتهم وكفر بأوثانهم وسفه آراءهم السقيمة، وآمن بالله الذي لا إله غيره.

وقد كشف الله أمام بصره وبصيرته آياته الباهرات في السماوات والأرض

ليزيد من يقينه ويقوي فيه الإيمان:

﴿وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَيَكُونَ مِنْ الْمُوْقِنِينَ﴾ (الأعراف: ٧٥)

تظهر الحفريات في  
منطقة ما بين النهرين،  
العديد من الآثار  
واللوحات تظهر عادة  
هذه الأقوام للأصنام  
أو الأجرام السماوية.  
وهذه الصورة تظهر  
ملك آشور ( توکولتی  
نيورتا - ١٢٤٣ )

( م.ق. ١٢٠٧ )

راكعاً أمام إله النار  
( نوسکو ) الذي ظهر  
على شكل عرش فارغ  
منه .



## الإنعام بالنبوة على سيدنا إبراهيم (ع)

إن المجتمعات والأقوام الذي أدموا وحافظوا على حضاراتهم ومدنياتهم لابد وأنهم تبلغوا برسالات السماء التي تدعو إلى معرفة الله وتوحيده وعبادته، والاعتراف بعظمته وعلو شأنه وقدرته وجبروته، والإيمان باليوم الآخر والحساب، وما يطلبه رب من عباده من التزامات وواجبات ومهام. والقرآن أخبرنا عن هذه الحقيقة في الآية:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الصَّلَالَةُ فَسَيِّرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ﴾ (النحل: ٣٦)

لقد اختار الله تعالى رسleه وأنباءه واجتباه لما يتصرفون به من خصائص ومميزات من دونهم من البشر. فهم فعلاً مميزون عن محيطهم والناس من حولهم بقوة شخصياتهم وسمو أخلاقهم آدابهم وتصرفاتهم التي تصلح بمجموعها أن تكون أمثلة للإقتداء. وكذلك فهم مختلفون عن أقوامهم المنحرفين عن جادة الحق والصواب، ومميزهم نزول الوحي عليهم دون سائر الناس، ويقول فيهم القرآن الكريم:

﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالْبَيْبَانَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَ وَعِيسَى وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَارُونَ وَسُلَيْمَانَ وَآتَيْنَا دَاؤُودَ زُبُورًا ﴾ (النساء: ١٦٣)

إن نزول وحي الله على الرسل والأنبياء وقيامهم بإبلاغ ما أوحى إليهم إلى الناس لطف ومنة من الله سبحانه. إذ بفضله توجه الناس إلى الهدى والإيمان وعرفوا معاني الأخلاق الحميدة وتعلموا العبادات وتفاصيل دين الله.

قال رسولنا الأكرم (ص):

وَإِذْ أَبْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ  
بِكَلَمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي  
جَاعِلٌكَ لِلْفَاسِ إِمَامًا قَالَ  
وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ  
عَهْدِي الظَّالِمِينَ

(البقرة ١٢٤)

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

بقايا لأبنية سكنية ظهرت إثر الحفريات خارج أسوار مدينة (أور) الأثرية - ٢٠٠٠ ق.م- ويقول المؤرخون أن إبراهيم (ع) عاش في مثل هذه الدور السكنية الظاهرة هنا.



﴿وَإِذْ أَبْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمَنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ﴾ (البقرة: ١٢٤)

وكما هو موضح في الآية، فإن سيدنا إبراهيم (ع) قد اجتاز كل

( إن لكل نبي ولادة من النبئين وإن ولد النبي وخليل ربي . ) : ثم قرأ ( إن أولى الناس بـ إبراهيم للذين اتبعوه وهذا النبي والذين أمنوا والله ولهم المؤمنين . )  
ويخبرنا الله في القرآن عن تكليفه الرسل والأنبياء بإبلاغ الناس عن الصالحات من الأعمال :

﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فَعْلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَةِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ ﴾ ( الأنبياء : ٧٣ )

لقد عاش الأنبياء حياة مثالية وقاموا بتبلیغ رسالات الله وأوامره ونواهيه بكل أمانة وكمال صورة. متوكلاً على رضا الله ورحمته والفوز بنعيم جنته.  
إن النبوة مقام شریف رفع المكانة يستحقها من عباده من كان تقلياً  
ومختاراً من عند الله تعالى. وكانت النبوة من نصيب سيدنا إبراهيم ( ع ) بعد  
اجتيازه امتحاناً عسيراً وتجربة محددة. ويحدثنا القرآن عن هذا الاختبار في قوله تعالى :



﴿ وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى إِنْ هَذَا لَفِي  
الصُّحْفِ الْأُولَى صُحْفٌ إِبْرَاهِيمَ  
وَمُوسَى ﴾ (الأعلى: ١٧-١٩)  
﴿ وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَى أَلَا تَنْزُرُ وَازْرَةً  
وَزْرَ أُخْرَى وَأَنْ لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلَّا مَا  
سَعَى ﴾ (النجم: ٣٧-٣٩)

فقبل نزول التوراة على سيدنا موسى (ع)، أنزلت

"الصحف" على سيدنا إبراهيم (ع) وفيها أسس وأحكام وقواعد دين "الحنيفية". وقد ورد عن سيدنا رسول الله (ص) في هذا الخصوص: "عن أبي ذر (رض) قال دخلت على رسول الله (ص) وهو في المسجد، فأغمضت خلوته فقال لي "يا أبا ذر إن للمسجد تحية" قلت وما تحيته؟ قال "ركعتان ترکعهما". قلت يا رسول الله هل أنزل عليك شيء مما كان في صحف إبراهيم وموسى؟. قال "يا أبا ذر، (قد أفلح من ترکى)... حتى بلغ (إن هذا لفي الصحف الأولى صحف إبراهيم وموسى). قلت يا رسول الله وما كانت صحف إبراهيم وموسى؟. قال "كانت عبرا كلها؛ عجبت لمن أیقن بالموت ثم يفرح! عجبت لمن أیقن بالنار كيف يضحك! عجبت لمن رأى الدنيا وتقلبها بأهلها ثم يطمئن إليها! عجبت لمن أیقن بالقدر ثم ينصب. عجبت لمن أیقن بالحساب ثم لا يعمل!".")<sup>١</sup>

هذه الاختبارات بنجاح وأثبتت كونه عبداً مطيناً لربه وأميناً على الالتزام بأوامره ونواهيه. ولعل هذه من صميم واجبات كل مؤمن أيضاً، إذ عليه الاستجابة بشكل كامل وبصورة مطلقة لله تعالى وأوامره. ولنا من سيدنا إبراهيم (ع) القدوة الحسنة في الإطاعة والتسليم الكامل لربه وبجميع مقدراته وأوامره دون أي تردد أو تماهيل.

إن سيدنا إبراهيم (ع) من عباد الله الصالحين والمحترار لحمل رسالته إلى الناس كافة منذ سنين شبابه الأولى (سورة الأنبياء ٦٠) لما امتاز به من أوصاف ومميزات خاصة على قومه المشركين وكفله لتبلیغ دین الحق إليهم والى الناس أجمعين. وتخبرنا الآية الكريمة عن تكليفه بالوحي والنبوة:

﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا﴾ (النساء: ٥٤)

وتوضح الآية أيضاً منحه "الكتاب والحكمة" لمن سيختلفه من صلبه من بعده.

وتخبرنا آيات أخرى عن نزول "الصحف" عليه:

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ لَمْ تُحَاجُّوْنَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أَنْزَلْتُ التَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ أَفَلَا تَعْقُلُونَ ﴾ (٦٥) هَأَنْتُمْ هُؤُلَاءِ حَاجَجْتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ فَلَمْ تُحَاجُّوْنَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُوْنَ ﴾ (آل عمران: ٦٥-٦٦)

إذن، فالقرآن هو الذي يقول لنا ويخبرنا عن القول الفصل الصحيح لأنه كتاب الله الوحدى الذي لم يدخله تزييف أو تحريف أو تبديل. وإذا ما أتبع الناس سبيلاً أو حكماً غير القرآن، فسوف يقعون في الأخطاء وينحرفون عن الصواب. والناس عادة لا يتورعون أو يتواون عن إعطاء رأيهم أو التعبير عن أفكارهم عما ورد وبكثير من التوضيح والتفصيل بين آيات القرآن الكريم. أما المؤمنون فإنهم متمسكون بكلام الله وما ورد فيه، وما جاء في السنة النبوية فيما يخص موضوع سيدنا إبراهيم (ع) مثل غيره من المواضيع الأخرى، ويعتبرون الدخول في مناقشات وجداول فيما يخص الأنبياء (ع) من اختلافات لا طائل من ورائها لأنها ضرب من التخمين والدوران حول الشبهات، وهذا ما لا يرضي عنه الله. ومما لا شك فيه أننا نتعرف على الحقيقة المطلقة عن سيدنا إبراهيم (ع) من آيات الذكر الحكيم التي هي دلائل رحمة للناس، وإرشاد المؤمنين إلى الحق المبين.

﴿ مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِنْ كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (آل عمران: ٦٧)

والقرآن يقرر بشكل قاطع ودون شك أو تردد أو احتمال حقيقة دين إبراهيم (ع)، وهو (الحنفية) التي تعني "التسليم لأوامر الله وحده والتمسك بدينه المبين دون غيره، والإخلاص له دون قيد أو شرط". وتأتي صفة "الحنفية" لأن سيدنا إبراهيم (ع) قد وجد ربه واهتدى إليه آمن به دون شريك له. في آية من القرآن يأمر الله نبيه محمد (ص) باتباع دين أبيه إبراهيم:-

# دِين سَيِّدِنَا إِبْرَاهِيم

(ع)

لقد اختلف الناس ودخلوا في جدال حول دين سيدنا إبراهيم (ع) فاليهود يدعون أنهم وحدهم أصحابه والسائلون على دينه والملتزمون بطريقه. والنصارى مع قبولهم رأي اليهود، إلا أنهم يعتبرونه تابعاً لسيدنا المسيح (ع) الذي جاء بعده، ويختلفون في هذا مع اليهود.

= وخلاصة القول أن اليهود يعتبرون سيدنا إبراهيم "يهوديا" والنصارى "مسيحيا". والقرآن يقول كلمته في من يدعون بدون علم:

﴿ أَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَ كَانُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى قُلْ أَنَّتُمْ أَعْلَمُ أَمَّا اللَّهُ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَتَمَ شَهَادَةً عَنْهُ مِنْ اللَّهِ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (البقرة: ١٤٠)

وفي آيات أخرى تسفيه لآراء اليهود والنصارى وجدالهم حول دين سيدنا إبراهيم:

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

بِاللَّهِ فِي قَوْلِهِ صَ: عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُسْعُودٍ قَالَ سَأَلَتْ رَسُولُ اللَّهِ (ص) أَيُّ الذَّنْبٍ أَعْظَمُ؟ قَالَ "أَنْ تَجْعَلَ اللَّهَ نَدًا وَهُوَ خَلْقُكَ".<sup>٢</sup>

وَفِي آيَةٍ يَذَكُرُ الْقُرْآنُ أَنَّ دِينَ إِلَيْهِمْ دِينٌ يَسِيرٌ مِثْلُ دِينِ سَيِّدِنَا إِبْرَاهِيمَ:

﴿وَجَاهَدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جَهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مَلَةً أَيَّكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّا كُمُّ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلِ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَةَ وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مُوْلَاكُمْ فَإِنَّهُمْ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ﴾ (الحج: ٧٨)

وَكَمَا يَفْهَمُ مِنَ الْآيَةِ إِنَّ لُفْظَةَ "الْمُسْلِمُونَ" أَطْلَقَتْ عَلَى أَتَابِعِ سَيِّدِنَا إِبْرَاهِيمَ (ع) وَمِنْهُمْ عَلَى عَقِيَّدَتِهِ فِي التَّوْحِيدِ وَنِزْدِ الشَّرْكِ وَمُحَارَبَتِهِ. وَكَمَا هُوَ

"صورة لختام أسطواني محفور من العصر النافع أو الثامن قبل الميلاد، تظهر مراسيم عبادة "آلهة! آشور. والأشوريون كانوا أقوى دول منطقة ما بين النهرين خلال الأعوام ٦١٢ - ١٩٠٠ قبل الميلاد. وكانت لهم عقائد وثنية منحرفة وألهة عديدون أكبرهم - آشور".



﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنْ اتَّبِعْ مَلَةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنْ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (النَّحْل: ١٢٣)

كما يريد الله من الناس أن يكونوا حنفاء لله وحده، لأن الوحدانية هي

الفطرة الإنسانية المقبولة والملازمة للناس:-

﴿ فَأَقَمْ وَجْهَكَ لِلَّدِينِ حَنِيفًا فَطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيْمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (الرَّوْمَ: ٣٠)

وترد "الحنفية" كتعريف بدين إبراهيم (ع)، وهي في حقيقتها تتطابق تماما مع الإسلام. وفي حقيقة الأمر، فإن جميع الأديان الحق هي الدعوة إلى معرفة الله والإيمان به وعبادته وإظهار الطاعة له وحده، ثم العمل لنيل رضاه وكسب نعيمه، هذا إذا لم يكن الانحراف قد دخله أو شابتة الشوائب في أوقات وأزمنة لاحقة. هذا الدين الحنيف التزم به من بعد إبراهيم (ع) أبناؤه وأحفاده ومن جاء من أصلابهم، وحاولوا الاحتفاظ به. وهنا نجلب الانتباه إلى قول يوسف (ع) وهو في ظلمات السجون مع من معه، الذي يذكر أنه من صلب جده إبراهيم (ع) ولا يزال على دينه:

﴿ وَاتَّبَعْتُ مَلَةَ آبَائِي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِنْ شَيْءٍ ذَلِكَ مِنْ فَضْلِ اللَّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ (يوسف: ٣٨)

لقد احتفظ هؤلاء "الأحناف" بعقائدهم في التوحيد ونبذ الشرك بالله أينما كانوا وفي أي عصر عاشوا فيه، مقتربين كثيرا من عقيدة الإسلام. ومن المعروف أن الأنبياء جميعهم اشتراكوا في تأدية الأمانة وإنجاز الواجب الأول والأهم لهم وهو نشر فكرة وعقيدة التوحيد ومحاربة الشرك والدعوة إلى نبذ الأخلاق الفاسدة، والتخلص بالفضائل والمكارم. وقد جاء تأكيد هذه الأسس والمبادئ في دعوة الرسول (ص) إلى الابتعاد عن كل مظاهر من مظاهر الشرك

وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقًّا  
جِهَادٌ هُوَ اجْتِبَاكُمْ وَمَا  
جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ  
حَرَجٍ مِّنْكُمُ الْبَرَاهِيمُ هُوَ  
سَيِّدُكُمُ التَّسَالِيمُ مِنْ قَبْلِ  
وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ  
شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَلَا يَكُونُوا  
شُهَدَاءَ لَكُمْ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا  
الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ  
وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَانَا  
فَنَعَمَ الْمَوْلَى وَنَعَمَ النَّصِيرُ

(الحج ٧٨)

المعروف في اللغة فإن كلمة "المسلمون، الإسلام" مشتقة من مصدر "السلام" أي الدخول إلى الأمان والتسليم لله وحده. وهذا صلب ما يتغيه ويهدف إليه الدين الإسلامي وهو التسليم لله رب العالمين كلياً والشعور بالأمان والسكينة والاطمئنان الإيماني. ولعل في سيرة الأنبياء الكرام خير قلوة ودليل لنا في تسليم أنفسنا وأمورنا جميعها لرب العالمين، هؤلاء الرسل الكرام الذين أسلموا الله تعالى واستعذوا به والتجئوا إليه وطلبوه منه وحده العون والمدد، مظهرين محبتهم له وسخروا حياتهم في سبيله. وهذا ما يدل عليه وصفهم في القرآن

جميعهم بـ "المسلمين". وكما ورد في الآية، مخاطباً سيدنا نوح (ع):  
 ﴿فَإِنْ تَوَلَّْتُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَأَمْرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾ (يونس: ٧٢)

وفي السورة نفسها خاطب قوم موسى:

﴿ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَاءُوهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِمَا كَذَّبُوا بِهِ مِنْ قَبْلِ كَذِلِكَ نَطَّبْعُ عَلَى قُلُوبِ الْمُعْتَدِلِينَ﴾

(يونس: ٧٤)

وأيضاً قوله تعالى على لسان سيدنا سليمان (ع) لقوم سباً:

﴿أَلَا تَعْلُوا عَلَيَّ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ﴾ (النمل: ٣١)

﴿وَجَاهَدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جَهَادِهِ هُوَ اجْتِبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مَلَةَ أَيِّكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلِ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَّةَ وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَاكُمْ فَنَعَمْ الْمَوْلَى وَنَعْمَ النَّصِيرُ﴾ (الحج: ٧٨)

وفي سورة المائدة جاء الوحي الإلهي إلى الحواريين:

﴿وَإِذْ أُوْحِيَتْ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُوا بِي وَبِرَسُولِي قَالُوا آمَنَّا

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

واليهودية دخلتها العقائد الشاذة والآراء المنحرفة وزاغت عن مصدرها النقي بمرور الأزمان والأحداث، وابتعدت عما جاء في التنزيل الأول والوحى الإلهي الذي كان ولا يزال يستهدف نشر التوحيد والقضاء على الشرك بالله الذي يعتبر رأس السيئات كلها، والتوجه إلى الهدف والغاية العظمى من الحياة ألا وهي معرفة الله تعالى وإدخال محبته إلى القلوب والترابط معه والتقرب إليه.

إن الشعور بالحب والتعلق والانتساب إلى سيدنا إبراهيم (ع) لدى اليهود والنصارى هو ما يوحدهم مع المسلمين في هذا الهدف المحدد. والأديان السماوية الثلاثة تشتراك في الاعتقاد والإيمان بالله والعبودية له كما أراده سيدنا إبراهيم (ع) من الناس أن يفعلوه تماماً. لذا يمكننا اعتباره ودينه الحنيفية الأساس المشترك لنا نحن المسلمين مع أهل الكتاب. (مع الأخذ بالاعتبار دائماً ما قاموا به من تأويل وتفسير وتحريف في دين إبراهيم (ع)). وفي آية

يدعوا القرآن المسلمين وأهل الكتاب إلى هذه الكلمة السواء المشتركة:

﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابَ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءٌ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُولُوا اشْهُدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ (آل عمران: ٦٤)

وَاشْهَدُ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴿١١١﴾ (المائدة: ١١١)

هذه الآيات جمِيعها تظهر محمل أخلاق المؤمنين الصالحين من التسليم لله تعالى، والتمسك بآداب الدين والإخلاص له، وشر فهم الله بإطلاق اسم " المسلمين " عليهم.

ولنا في دعاء سيدنا يوسف (ع) مثال جميل، الآية:

﴿ قَالَ قَائِلٌ مِّنْهُمْ لَا تَقْتُلُوا يُوسُفَ وَالْقُوَّةُ فِي غَيَابِ الْجُبَّ يَلْتَقِطُهُ بَعْضُ السَّيَّارَةِ إِنْ كُنْتُمْ فَاعْلِمِينَ ﴾ (يوسف: ١٠)

وقد وردت آيات عديدة في القرآن الكريم تذكر فضائل سيدنا إبراهيم (ع) وجميل خلقه وحسن تصرفاته وإيمانه العميق بربه وطاعته وقبول أوامره برحابة صدر واطمئنان. وهذه بعض منها:

﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنَ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتَنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرْنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّرَابُ الرَّحِيمُ ﴾ (البقرة: ٢٨)

﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (البقرة: ١٣١)

إن على كل مسلم مؤمن أن يتبع من أخلاق سيدنا إبراهيم (ع) وقومة إيمانه وتسليمه وتكلمه على ربِّه، المثل الأعلى والقدوة الصالحة. وتأتي في مقدمة أخلاقه وشميمه العالية، الثبات والعزم والصبر والتمسك بالعقيدة — وأسلوبه (ع) في تبليغ رسالته، ومحمل تصرفاته في هذا الشأن.

لقد أكدت الآيات التي أوردناها إلى حقيقة كون سيدنا إبراهيم (ع) المثال والقدوة لجميع المؤمنين في كل زمان ومكان. مثله مثل بقية الأنبياء والمرسلين الذين آمنوا بالحقانية وسلمو الله. وهذا يأخذنا إلى أساس ومصدر جميع الأديان التي تمتد إلى دين إبراهيم (ع). غير إن الأديان مثل المسيحية

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

هذه تجبر الجميع على الالتزام بها، باعتبارها الأساس السليم الصحيح. ولهذا فإن الوقوف أمام الأكثريّة في المجتمعات الجاهليّة أمر في غاية الصعوبة. ويقى الكثير من الناس في هذه المجتمعات تحت تأثير وضغط الأكثريّة رغم احتمال اختلافهم معهم فيما يحملونها من عقائد وأفكار صائبة وصحيحة، وينصاعون — رغمًا عنهم — لقبول عقائد وآراء الأكثريّة المنحرفة. غير أن الأنبياء ومن اتبعوهم وأمنوا بهم من صالح المؤمنين ليسوا كهؤلاء.

لقد واجهوا بعزم وقوة وثبات الأكثريّة الجائرة ووقفوا أمامهم وأظهروا من المقاومة والكافاح وبذل الجهد وتحمل المشاق والمصاعب والشجاعة والإصرار على نشر أوامر الله نواهيه والتمسك بدینه بإخلاص وتفان. كل هذا بسبب إيمانهم بربهم والخشية منه وحده، والاعتماد عليه والاطمئنان إلى نصره لهم.

لقد واجه سيدنا إبراهيم (ع) قومه المشركون لوحده.

كانت شعوب منطقة ما بين النهرين يعبدون الشمس أو القمر. وكان حاكم أكاد الملك نارام-سين يعتقد بربوبية القمر وينتظر منه الدعم والإسناد له. وفي الصورة نارام-سين وهو يؤدي مواسم عبادة دينه المنحرف، على نقش في مسلة حجرية تمثل ملحمة إحدى انتصاراته.



## قيام سيدنا إبراهيم (ع) بتبلیغ دینه

لقد كلف كلنبي بمهمة الدعوة وتبلیغ الرسالة وأوامر الله إلى الناس. فالأنبياء جميعهم أرسلوا لإرشاد الناس إلى معرفة الله وتوحیده ونشر المكارم والفضائل والعيش بمحب ما يأمر به الله ويطلبها من عباده. فقد أرسل نوح (ع) إلى قومه، وصالح إلى قوم ثمود، وشعيب إلى قوم مدين، كما أرسل موسى وعيسى إلىبني إسرائيل. غير أن هؤلاء قلما وجدوا الاستجابة، وواجهوا الصد والمقاومة من قومهم، حيث ضيقوا عليهم وفتحوا معهم أبواب الصراع والصدام، واتهموهم وافتروا عليهم وكذبوا لهم وهددواهم ولجأوا إلى أساليب خبيثة معهم. حتى وصل بهم الحال إلى معاملة هؤلاء الأطهار الشرفاء المبعوثين من لدن الله بكل قسوة وعنف إما بطردهم ونفيهم أو التهديد بقتلهم. ويدرك القرآن في سورة الأنفال كيف رد الله كيد الكافرين وتأمرهم على سيدنا رسول الله (ص):

﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُشْتُوْكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ ﴾ (الأنفال: ٣٠)

وكمما سبق وذكرنا في القسم الأول من هذا الكتاب كيف إن قوم إبراهيم (ع) كانوا يبعدون أوثانا وأصناما صنعواها بأيديهم من الحجارة أو الخشب وظلوا لها ساجدين عابدين، يتضطرون منها العون والمدد، وتمسكون بهذه العقيدة المنحرفة الفاسدة التي ورثوها عن آبائهم وأجدادهم. ولكن سيدنا إبراهيم (ع) كان من الإيمان العميق بربه والتوكيل التام عليه وحده مما أمكنه من الوقوف وحده أمام طعانيهم وعنادهم.

لقد كانت (الأكثرية) في أمم وشعوب مختلفة، تعني السيطرة والتحكم. وهذه الظاهرة بروزت على مر التاريخ. وقد كانت عقيدة وأفكار (الأكثرية)

( يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغْ مَا  
أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ  
تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ  
يُعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لَا  
يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ  
(المائدة ٦٧)

وقد أثني عليه الله تعالى في الآية : ﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً فَاتَّا لِهِ حَيْفَا وَلَمْ يَكُنْ مِنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (النحل: ١٢٠)

حينما تحدى قومه وعلى رأسهم آباء أيضاً. وكان ينصحه بترك عبادة الأوثان وأن الإله الحقيقي الذي يستحق العبادة والعبودية له هو الله تعالى رب السموات والأرض وخلق الأكون، وليس هذه الأصنام التي كان ينتحتها بيديه من أشياء حامدة كالحجر والخشب... وبهذه الطريقة السهلة والأسلوب اللطيف والدعوة الهادئة والصبر، قام سيدنا إبراهيم (ع) بدعة قومه كذلك لأنصار دينه وعبادة الله وحده وترك الوثنية والشرك والجهالة، وواجه العداء والبغضاء بالحب واللين وجادلهم والتي هي أحسن معتمداً في كل ذلك على إيمانه العميق وتوكله الكامل على الله سبحانه. إلى جانب ما كان يتمتع بها من الشجاعة والقوة والثبات بفضل هذا الإيمان العميق. وهذه الآية تظهر الخصال الحميدة التي كان يتمتع بها :

﴿ وَحَاجَهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتَحَاجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَانِي وَلَا أَحَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلَّا أَنْ يَشَاءُ رَبِّي شَيْئًا وَسَعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عَلَمًا أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلَا تَحَافُونَ أَنَّكُمْ أَشْرَكْتُمْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (الأنعام: ٨١-٨٠)

تتجلى في أسلوب وطريقة الدعوة التي أتبعتها سيدنا إبراهيم (ع) مع قومه لمحات جميلة تدل على عمق الإيمان. فقد كان يخاطبهم بكلام في منتهى الحكمة والمنطق السليم، حبذا لو استفاد المسلمين منه في أيامهم هذه في تبليغ دعوة الإسلام ورسالته إلى أمتهم.

في الفصول القادمة سوف نبحث بشيء من التفصيل ذكر بعض هذه المواقف التي تجلت فيها الحكمة والرؤوية والمنطق العقلاني في تبليغ الدعوة.

( وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا  
نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُوا بِسُورَةٍ  
مِّنْ مُّثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِّنْ  
دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ  
فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا  
فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُوْدُهَا النَّاسُ  
وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ

(البقرة ٢٤-٢٣)

## دُعَوةُ سَيِّدِنَا إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ

إن دعوة الناس لمعرفة الله وتوحيده وعبادته من أولى مهام وواجبات المسلمين. وهذه، بحد ذاتها تعتبر عبادة تسمى بالتعبير الديني بـ "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر". وأساس هذا العمل الصالح هو "الترهيب والتحذير" الذي يوضح لكافة الناس بأنهم مسؤولون ومحاسبون أمام الله الذي خلق كل شيء من العدم، وسوف يسألون يوم الحساب عما اقترفته أيديهم في حياتهم الدنيا، إلى جانب أمور أخرى من أوامر الله ونواهيه إليهم من الواجب تبليغها إليهم.

لا شك أن من يقوم بمهام تبليغ ودعوة الناس وتخويفهم وإنذارهم حسبما ورد في آيات القرآن، هم المسلمون المخلصون لدينهم والمتمسكون بقوة ثبات إيمانهم، وتملاً الخشية من الله قلوبهم. والله سبحانه أعطى هؤلاء بصيرة ثاقبة تفرق بين الصالح والطالح، مع الحكمة والعقل السليم. إن أسلوب التبليغ والدعوة يجب أن يستند إلى التصرف بحكمة ومخاطبة العقول حسب إدراكاتها ومستويات نضوجها وفهمها، مع الأخذ بالاعتبار شخصية ومستوى المخاطب وحالته النفسية وأوضاعه العامة، واستعمال أسلوب لطيف وأقوال مناسبة وملائمة للمقام والمقال، واستدراك رد الفعل من المقابل وإيجاد البديل للتصرف. وهكذا يظهر أن الاهتمام الكبير الذي يجب أن يوجه إلى فرد واحد مقابل جهود مضنية ومهام ثقيلة سواء في توجيه الخطاب لهذا الفرد أو إلى المجموعات البشرية والكتل الكبيرة لا سيما إذا كان هؤلاء بعيدين عن إدراك معاني الدين، وتردوا ونشروا على أولياء أمور "ما أنذر آباءهم من قبل"، أو الذين انتشرت بينهم الخرافات والعقائد السقيمة والأخلاق المنحرفة والجائحة الدينية. ولهذا نرى القرآن ينبه في الدعوة والتبلیغ إلى اتباع أسلوب "الحكمة والموعظة الحسنة" وجاء في الآية :

﴿إِذْ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادَ لَهُمْ  
بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ  
بِالْمُهَتَّدِينَ﴾ (النحل: ١٢٥)

إن جميع المسلمين مكلفوون بدعوة الناس إلى معرفة الله بحق وصدق، وتوحيده بدون شريك، والتزام الأخلاق الفاضلة التي جاءت في القرآن الكريم. وقد عرف القرآن أيضاً أساليب هذا التبليغ، وأن يكون أولاً إلى الأهل والأقربين كبداية وهم أولى الناس بالدعوة إلى الإيمان والاعتقاد بالله تعالى وبالحشر والحساب في اليوم الآخر، وكما ورد في الآية:

﴿فَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ فَتَكُونَ مِنَ الْمُعَذَّبِينَ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ  
الْأَقْرَبِينَ﴾ (الشعراء: ٢١٤-٢١٣)

وخير مثال لهذا التصرف ما قام به سيدنا إبراهيم (ع) من دعوة أبيه أولاً، فقد حاول إفهامه أن العبودية يجب أن تكون لله وحده وليس للأوثان الصماء التي عملتها أيدي الناس، واتبع أسلوباً حكيمًا وطريقة جميلة. ويدرك لنا القرآن دعوته لأبيه "آزر" في الآيات :

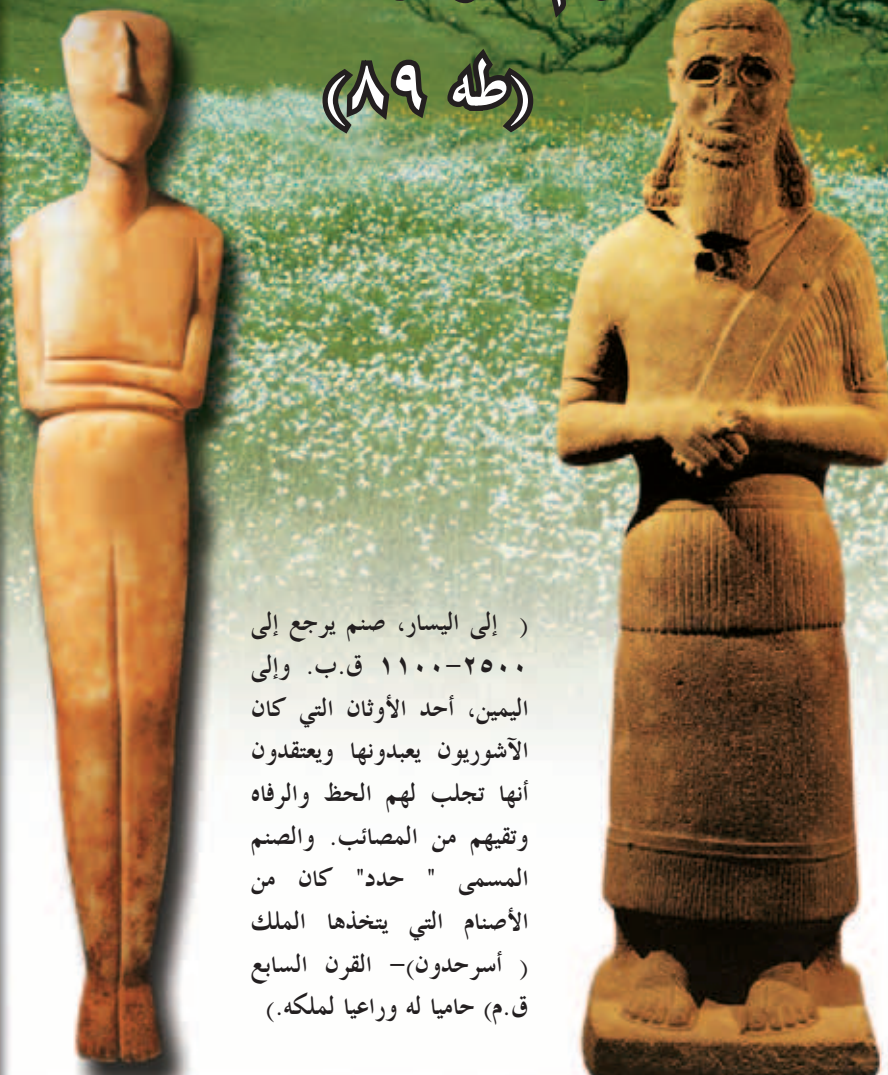
﴿إِذْ قَالَ لَأَبِيهِ يَا أَبَتَ لَمْ تَعْبُدْ مَا لَا يُسْمَعُ وَلَا يُبَصِّرُ وَلَا يُغْنِي عَنْكَ  
شَيْئًا يَا أَبَتَ إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مِنْ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَّبِعْنِي أَهْدِكَ  
صِرَاطًا سَوِيًّا﴾ (مريم: ٤٢-٤٣)

وندرك في أسلوب تبليغ سيدنا إبراهيم (ع) لأبيه دروساً مهمة. منها أن الشخص المراد مخاطبته ودعوته إلى الإيمان يجب أن يعامل بكل لين ولطف، واتباع أسلوب سهل وواضح معه، ثم الصبر على ردود أفعاله مهما كان ذلك الإنسان يتمتع بالقوة أو لسلطة أو الغرور.

يلاحظ التشابه الكبير بين أسلوب دعوة سيدنا إبراهيم (ع) وما قام به سيدنا موسى (ع) من دعوة فرعون إلى الإيمان. وقد حاطب الله تعالى موسى (ع) بـ "فَقُولَا لَهُ قَوْلًا لَيْنًا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى" (٤٤) (طه). وهذا ما قام

أَفَلَا يَرَوْنَ أَلَا يَرْجِعُ  
 إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلَا يَمْلِكُ  
 لَهُمْ ضَرًّا وَلَا نُفْعًا

(طه) (٨٩)



( إلى اليسار، صنم يرجع إلى  
 ٢٥٠٠ - ١١٠٠ ق.ب. وإلى  
 اليمين، أحد الأوثان التي كان  
 الآشوريون يعبدونها ويعتقدون  
 أنها تجلب لهم الحظ والرفاه  
 وتنقיהם من المصائب. والصنم  
 المسمى " حدد" كان من  
 الأصنام التي يتخذها الملك  
 ( أسرحدون) - القرن السابع  
 ق.م) حاميا له وراعيا لملكه).

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

أن الغاية هي نيل رضا الله وكسب محبته، تنفيذا للقاعدة الدينية التي تقول "الحب في الله والبغض في الله" في التعامل مع الناس. ويوضح القرآن هذا المطلب الإلهي من المؤمنين في قوله:

﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولَئِي قُرْبَى مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ وَمَا كَانَ اسْتَغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوُّ اللَّهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَأَوَّاهُ حَلِيمٌ﴾ (التوبة: ١١٣-١١٤)

يلاحظ في العلاقة بين سيدنا إبراهيم (ع) وأبيه آزر شدة تمسك أبيه بعقيدة الشرك وإصراره عليها حتى وصل به الحال إلى قيامه بتهديد ابنه بالموت، رغم أنه أنشأه ورباه لسنين عديدة باعتباره قطعة من لحمه ودمه، ورغم ما كان يقابلها سيدنا إبراهيم (ع) من احترام وتقدير. هذه المعاملة القاسية من أبيه كانت بسبب قيامه بإنكار آلهته وتسفيه دينه ودعوته له إلى نبذ الشرك، والإيمان بالله الواحد الأحد. وهنا تظهر صفات الظلم والقسوة والترهيب التي وصلت إلى درجة تهديده بالرجم. وهي من صفات الكفار وشيم

به فعلاً إذ وجه خطابه بكل رفق ولطف.

ذكر لنا القرآن حادثة دعوة سيدنا إبراهيم (ع) لأبيه وما دار بينهما من

حوار في الآيات:

﴿ يَا أَبَتْ لَا تَعْبُدُ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِرَحْمَانَ عَصِيًّا يَأْبَتْ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يَمْسِكَ عَذَابًا مِنْ الرَّحْمَانِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيَا قَالَ أَرَاغُبُ أَنْتَ عَنْ آلِهَتِي يَا إِبْرَاهِيمُ لَئِنْ لَمْ تَتَّهِ لَأَرْجُمَنِكَ وَاهْجُرْنِي مَلِيًّا قَالَ سَلَامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا وَأَعْتَرُ لَكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُوكُمْ رَبِّي عَسَى أَلَا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّي شَقِيقًا ﴾ ( مريم: ٤٨ - ٤ )

في هذه الآيات وما دار بين سيدنا إبراهيم (ع) وأبيه، حكم عديدة، تظهر أولاً مدى حكمته وشدة ترابطه مع الله وتكلمه عليه. فقد دعا أبيه إلى عبادة الله وحده، رغم وجود حطورة التعرض إلى الموت، وفقده حب والده وأهله وكافة الامتيازات والمنافع التي يتوقعها منه. كما واجه التهديد بطرده وإبعاده بكل جلد وصبر وتوكل. فقد كان واثقاً من أن ربه سيرشده إلى الطريق القويم، ويعينه ويرشده إلى الصواب دائماً. وهذا ما كان يبعث في نفسه الهدوء والصبر والاطمئنان. ولنا خير الأمثلة وأحسنتها من تصرفاته ولجوئه إلى ربه أمام الجحور والظلم الذي أصابه من حرمانه من حقوقه، وانصياعه إلى أوامر ربه والدعاء والتضرع إليه وثقته من استجابة ربه له، وفي حسن التوكل وإظهار الثبات والإخلاص الكامل لربه. إضافة إلى ما أظهره تجاه أبيه من ردود أفعال غير متتنجة أو متواترة، وإنما تلقى كل ما لقيه منه وأصابه بصدر رحب وصبر وتحمل. وظل يخاطبه بكلمة "أبي" رغم كل ما حصل منه تجاهه.

لقد توجه إلى أبيه بكل احترام وحسن نية ومخاطبه بأسلوب لين كله شفقة ورحمة داعيا إياه إلى الإيمان. ولكنه عندما شاهد صد والده وإصراره على الكفر، فارقه ملتجئا إلى ربه. وفي مثل هذا التصرف بيان واضح لكل المؤمنين

سَمَاءُ اللَّهِ خَيْرٌ مُشْرِكٌ بِهِ وَمَنْ  
يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَانُوا حَرَّاً مِنْ السَّمَاءِ  
فَتَخْطُفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهُوي بِهِ الرِّيحُ  
فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ  
(الحج ٣١)



كُلُّ أَنْوَارٍ وَمِنْ كُلِّ حَمْمٍ شُرْمَاتُ اللَّهِ فَهُوَ  
خَيْرٌ لَهُ عَدَدٌ رَبِّيهِ وَأَحْلَتْ لَكُمْ  
الْأَنْعَامُ إِلَّا مَا يُشَاءُ عَلَيْكُمْ فَاجْتَبِبُوا  
الرَّجْسَ مِنِ الْأَوْثَانِ وَاجْتَبِبُوا قَوْلَ  
الزُّورِ

وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ  
وَالقَمَرَ وَالنَّجُومُ مُسَخَّرَاتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ  
فِي ذَلِكَ لِآيَاتٍ لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ  
(الْحَلَال١٢)

## سيدنا إبراهيم (ع) ينصح أحد المشركين

ورد في القرآن ذكرًا لما واجهه سيدنا إبراهيم (ع) من وقائع وأحداث في أثناء قيامه بواجب الدعوة إلى الإيمان وتبلیغ الرسالة الإلهية. ومن ضمن هؤلاء الحكام والطغاة والجبابرة. وتورد المصادر التاريخية أحد هؤلاء المنكرين والمسمى بـ "نمرود" الذي دخل معه سيدنا إبراهيم (ع) في نقاش وجداول:

﴿ أَلَمْ تَرِ إِلَيَّ الَّذِي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيُّ الَّذِي يُحِبِّي وَيُمِيِّزُ قَالَ أَنَا أُحِبُّي وَأَمِيِّزُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ إِنَّ اللَّهَ يُعَاتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرَقِ فَأَتَ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبَهَتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (البقرة: ٢٥٨)

هذا الإنسان الذي طغى وتجبر معتقداً على وفرة ماله وقوته سلطانه، وصل به الأمر عند مناقشته مع سيدنا إبراهيم (ع) أن ادعى قدرته على الخلق ومنح الحياة، مفترياً على الله سبحانه "معاذ الله". إن أمواله الطائلة وسلطانه وقدرته المستندة إلى ملكه دفعته إلى الغرور والتصرف بالعنجهية وأوصلته إلى إدعاء الالوهية والكفر برب العالمين. ناسيما قدرة الله على جميع ما في الكون من مخلوقات.

"نمرود" هذا الإنسان الحاقد والمنكر لله تعالى دخل في نقاش وحوار مع بنى الله إبراهيم (ع) حينما دعاه إلى الإيمان بالله وحده وعبادته وخصوصه له، مدعياً قدرته على منح الحياة، وحينذاك كان رد سيدنا إبراهيم (ع) وجوابه المفحوم المستند إلى قوته المنطق والحكمة:

﴿ أَلَمْ تَرِ إِلَيَّ الَّذِي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيُّ الَّذِي يُحِبِّي وَيُمِيِّزُ قَالَ أَنَا أُحِبُّي وَأَمِيِّزُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ إِنَّ اللَّهَ يُعَاتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرَقِ فَأَتَ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبَهَتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (البقرة: ٢٥٨)

إن الأنبياء الكرام كثيراً ما واجهوا مثل هذه المواقف بمثل هذه القوة وال بصيرة والمنطق السليم. وكان لعمق إيمانهم بالله أثره في إيصال أقوالهم إلى القلوب، وتزييف مواقف خصومهم من أهل الأفكار والعقائد المنحرفة. أن

الأفكار الضالة والآراء الفاسدة لأهل الكفر لا يمكنها أن تقف أو تصمد أمام وضوح الحق وقوته. لأن عقائدهم الباطلة تلك، تبقى عاجزة أمام دعوة المؤمنين للإيمان بالخالق المبدع، وإن استندت إلى ما لهم من قوة المال والجاه والسلطان والحكم. لهذا فهم الخاسرون دوماً، ويعبر القرآن عن موقفهم هذا ووضعهم البائس بقوله عنهم "فبئت الذي كفر..." ولن يجدوا إلى الجواب سبيلاً ولا إلى الخروج من مأزقهم وسيلة.

ومما يلفت الانتباه في جواب سيدنا إبراهيم (ع)، البساطة والوضوح والسلسة الطبيعية الصادرة من داخل النفس والقلب. فمثل هذا الأسلوب يكون تأثيره على قلوب وأذهان وأرواح المخاطبين مباشرةً وقوياً دائماً. ذلك لأن وجود الخالق المبدع واضح لا لبس فيه مما يكسب منطق المؤمن وحجته القوة والتأثير المباشر. ورغم هذا المنطق القوي يبقى بعض الناس عبيداً للشيطان ويظلون في عنادهم وكبرائهم. إن هؤلاء الذين هم على بعد من الدين، يعتبرون ما هم عليه من مال وجمال أو سلطان من صنع أيديهم، وهذا ما يدفعهم إلى الغرور والبقاء تحت سيطرة أهواء النفس، ويعطون لأنفسهم ما لا يستحقونها من حقوق، ناسين عظمته الله تعالى. ويفدّهم الشيطان إلى الغرور أكثر فأكثر مظهراً لهم زينة أموالهم وزخرف سلطانهم، مانعاً إياهم من قبول العبودية والخضوع لله تعالى.

يواجه المؤمن في أثناء قيامه بالدعوة والتبلیغ، الكثير من الناس، والعديد من هؤلاء لا يدركون عظمته الله لشعور الكبر في داخل أنفسهم. وعند هذا الموقف يتبادر إلى الأذهان اللجوء إلى الأسلوب الذي اتبّعه سيدنا إبراهيم (ع) في إظهار عجزهم، وبال مقابل إظهار قدرة الله وعظمته وسعة ملکه. وهكذا يدرك الكافر أن لا قيمة لأمواله أو سلطانه اللا متناهي. كما وينتبه إلى محدودية قدراته وإراداته، وأن كل شيء ينتهي بمorte ويتلاشى سلطانه. وحينذاك يدرك بإحساسه ووجданه أن الله تعالى هو الحق المطلق وصاحب القوة والقدرة وحده.

ويظهر الأسلوب الذي اتبّعه سيدنا إبراهيم (ع) في أثناء نقاشه مع الطاغية الكافر، مدى أهمية الاستناد إلى الأمور العقلانية والتصرف الهادئ والرزين والمنطق الحكيم. على المؤمن المسلم عدم الدخول في مناقشات وجداول عقيم لا يأتي بنتيجة وليس من ورائه طائل، بل على العكس، عليه الوقوف أولاً على الحالة الذهنية والنفسية للمخاطب وتحليل منطقه وأسلوبه في سبيل إزالة غشاوة

( كُلُّ نَفْسٍ ذَاقَتْهُ الْمَوْتُ وَإِنَّمَا

تُوفَّونَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ

فَمَنْ زُحِرَّ عَنِ النَّارِ وَأُدْخَلَ  
الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا

إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ

(آل عمران ١٨٥)

الأفكار الباطلة من ذهنه، وتقديم أدلة منطقية ومؤثرة عقلياً تدعم موقفه وتؤدي إلى حصول قناعة بوجوب واجب الوجود تعالى. إن من يستطيع أن يقوم بهذا الواجب وبهذا الأسلوب الحكيم لا بد له من أن يتمتع بإيمان عميق وعلم وعرفة واسعة بالقرآن وأحكامه، ويكون على درجة كبيرة من التقوى والخشية من الله تعالى، ذلك لأن الحكمة نعمة وفضل من الله تعالى، ومن يرد إدراكه عليه أن يطلبه من الله تعالى بالدعاء والتضرع لكي يهبه من فضله.

﴿فِي الْآيَةِ يُؤْتَنِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُوا الْأَلْيَابِ﴾ (البقرة: ٢٦٩)

يكشف القرآن لنا سراً من أسراره ويخبرنا عن سبب من أسباب بلوغ النجاح.

وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ  
وَاحْذَرُوا إِنَّمَا تَوَلَّنُّمُ فَإِنَّمَا  
عَلَى رَسُولِكَ الْبَالِغُ الْمُبِينُ  
(المائدة ٩٧)

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

إن ما ورد من وصف وذكر للنجوم والشمس والقمر ليس من معتقدات سيدنا إبراهيم (ع). وإنما يظهر لنا وكأنه أسلوب في كيفية مخاطبة قومه والتوجه إليهم ( والله أعلم ... )، لأنه كان على علم ودرأية في أمور ظهور النجوم والقمر ليلاً في السماء واحتفائها عند بزوغ الشمس نهاراً، ثم زوال الشمس بدورها عند المغيب. ولكنه قام بإتباع هذا الأسلوب من الإفهام غير المباشر لأن قومه كانوا في لجة من الشرك وظلمة الأفكار، ومحرومون من تحكيم العقل والمنطق.

وكما سبق وأكدنا عليه في الجزء الأول من هذا الكتاب فقد كانت الأقوام الوثنية التي تعبد ما تصنعه من أصنام، تعتقد وتؤمن بقدسيّة الأجرام السماوية من النجوم والشمس والقمر، وتوئلها وتعبدها من دون الله. وهذا ما دفع سيدنا إبراهيم (ع) إلى أن يخاطبهم بما يؤدي إلى تسفيه أفكارهم وتفهيم عقائدهم من الأساس، وبذلك تزول القدسية والمهابة التي اكتسبتها



## قيام سيدنا إبراهيم (ع) بتبلیغ الدعوة إلى قومه

كيف يجب أن يقوم المؤمن بتبلیغ ودعوة من انغماس في الكفر و سدر في الغفلة؟ وكيف يستطيع إدخاله إلى حظيرة الإيمان؟. يشير القرآن إلى وجوب التزام وسائل صحيحة وأساليب حكيمة مخطط لها مسبقا. لا يوجد هناك أسلوب واحد محدد. وإنما يختلف بحسب ظروف الشخص المقابل ومستواه وثقافته وما يحمله من آراء وأفكار وما هو عليه من أوضاع. ويضرب لنا القرآن أمثلة. منها أسلوب دعوة سيدنا نوح (ع)، فتارة "دعوتهم جهاراً، وأحياناً" أعلنت لهم وأسررت لهم إسراراً" وبذلك اتخذ وسائل مختلفة وأساليب عدة في دعوة الناس (ثُمَّ إِنِّي أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا) (نوح).

في دعوة سيدنا إبراهيم (ع) أمثلة أخرى. ولكن أكثرها تأثيراً إيقاظ ضمائر وأحاسيس الناس ومخاطبة أفكارهم وتحريكها باتجاه الإيمان بالله. وقد وجه إليهم أسئلة دفعتهم إلى التفكير وتحريك الأذهان، ثم إدراك ما هم عليه من انحراف وضلال. وقد أظهر لهم مدى تفاهة ما يعبدونه مما صنعتها أيديهم من حجارة أو خشب، وبذلك قوض عقائدهم الوثنية التي توارثوها عبر أجيال من قبلهم، وفتح بصائرهم على الإيمان بالواحد الأحد. ويدرك القرآن جانباً من تبلیغ الدعوة:

﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَباً قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ الْأَفْلَيْنَ فَلَمَّا رَأَى الْقَمَرَ بَازَغاً قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَئِنْ لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَا كُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّالِّينَ فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازَغَةً قَالَ هَذَا رَبِّي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمَ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشَرِّكُونَ إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (الأنعام: 76-79)

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

هذه الأجرام السماوية. فلحاً إلى أسلوب طرح الأسئلة وثم الإجابة عليها وصولاً إلى إفهام المشركين أن الموجد والخالق الحقيقي هو الله. وفي قوله "إني لا أحب الآفلين ..." خطاب مهم موجه إلى قومه. وهكذا وصل إلى هدف تلقينهم بأن من يحمل صفة "الله" لا يفني ولا يختفي أو يموت. وكما هو معلوم فإن صفة (البقاء) و(القيام) هما من أوصاف الله تعالى.

ثم التفت إلى القمر الذي كان يبدو في الليالي بحجم أكبر من النجوم، وأثبت لهم عدم إمكانية اعتباره إليها لأقوله واحتفائه، مستنداً إلى أدلة عقلية ومنطقية. واتخذ نفس الأسلوب مع أكبر الموجودات المادية الظاهرة للإنسان ألا وهي الشمس، وسفه أحلامهم بشأنها أيضاً. وأنزل بذلك ضربة قاضية بالفكرة الوثنية المستند إلى تعدد الآلهة والشرك في العبادة.

ثم قال لها أخيراً... " وما أنا من المشركين..."، موجهاً وجهه إلى خالق كل شيء، مؤمناً برب الخلائق كلها ومعلنًا صراحة وعلى مشهد من الملايين بالله الواحد الأحد. ومن تسلسل الأحداث تظهر لنا حقيقة سيدنا إبراهيم (ع) أنه كان واقفاً وعالماً بالفكرة الوثنية. وهكذا لجأ في حواره وتبلیغه برسالته التوحيدية إلى ضرب الأمثال والإيتان بمقارنات منطقية وآراء عقلية أثبتت بمحاجتها فساد وبطلان منطقهم وأظهرت الانحراف والاعوجاج في عقائدهم. وتبين لنا الآيات مدى القلق والهياج الحاصل لدى قومه، ودخولهم في معارك جدلية ونقاش مستمر معه.

﴿ وَحَاجَهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتَحَاجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَانِي وَلَا أَحَدُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئاً وَسَعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ ﴾ ( الأنعام: ٨٠ )

وَجَدْتُهَا وَقَوْمًا يَسْجُدُونَ  
لِلشَّمْسِ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَزَيْنَ لَهُمْ  
الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنْ  
السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ

(الْأَنْجَلِيٰ)



﴿ وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأً إِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِأَيْهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَاماً فَنَظَرَ لَهَا عَاكِفِينَ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضْرُونَ قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ قَالَ أَفَرَأَيْتُمْ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ ﴾ (الشعراة:

(٧٦-٦٩)

لقد لجأ سيدنا إبراهيم (ع) - وكما يظهر من الآيات - إلى ضرب الأمثال والاستشهاد بها واعتماد وسائل معينة لإثبات بطلان فكرة الوثنية وعبادة الأصنام واتخاذها آلهة.

غير إن الجواب الوحيد لقومه تجاه كل هذا المنطق والمحاكمة العقلانية كان ترداد " هكذا وجدنا آباءنا ". وكما سبق وذكرنا هذا القول وهذا المنطق



(في هذا النصب الحجري، يشاهد حمورابي وهو يقدم طاعته وعبوديته بموجب عقيدته الوثنية المنحرفة إلى إله الشمس في الديانة البابلية والمسمى "شمش").

كان سيدنا إبراهيم (ع) موجهاً بإلهام من ربه حينما كان ينافش قومه ويلغهم رسالته. وهذه الحقيقة تدرك من الأسلوب الذي اتبعه والأمثلة والمحاكمات المنطقية التي أوردها واعتمدتها في خطابه إليهم. يقول تعالى في هذا

﴿وَتُلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مِّنْ نَّشَأْءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ﴾ (الأنعام: ٨٣)

ومن هذه الآية يتبيّن لنا أن ربه ألمّه ما كان يقوله أو يعتمد من وسائل.

هذه الأساليب التي لجأ إليها سيدنا إبراهيم (ع) تعتبر أمثلة ونماذج أمام المسلمين أيضاً للأخذ منها والإقتداء بها. إذ على المؤمنين أيضاً أن يفندوا أفكار الملحدين وأدلةهم الفاسدة واحداً بعد الآخر. ويتحذّلوا من الوسائل والأدلة العلمية والمنطقية سبيلاً لهم. ثم يدعّوا بدعوتهم إلى الإيمان بالله وقبول عبوديتهم له وحده. فإذا لم يستطعوا أن يقوضوا الآراء المنحرفة أولاً، فسوف يجدون من الصعوبة إقناع المخاطب بقبول الإيمان بشكل صحيح وصريح وقبولهم بالإسلام ديناً ومنهاجاً. فتحطّم الأوثان بجميع أشكالها وتفنيد الآراء والفلسفات المنحرفة لدى المشركيين والتخلّي عن جملة من الاعتبارات المادية الصرفة، شرط مسبق لتقبل الإيمان الصحيح.

ويظهر جلياً من قراءة حياة سيدنا إبراهيم (ع) وبالخصوص ما قام به من الدعوة وتبلّغ رسالته السماء، إيمانه العميق بربه ومحبته الصادقة وتنفيذ المطلق لأوامره وبكل دقة وحساسية متناهية. وفي كيفية أداء رسالته وإيصالها إلى أبيه وإلى قومه، تظهر حقيقة كونه إنساناً مختاراً من ربّه ومتميّزاً عن سواه ومفضلاً عنه. والآيات تكشف لنا ذلك:-

وَاللَّهُ غَيْبُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَيْهِ  
يُرْجَعُ الْأَمْرُ كُلُّهُ فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ  
وَمَا رَبِّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ

(هود ١٢٣)

كثيراً ما استخدم من قبل الأقوام والمجتمعات القديمة في العصور الحالية. وهي عبارة مألوفة ومطروقة كثيراً في محاولة لإعطاء الشرعية لمعتقداتهم الخاطئة. غير أنه لا مكان لمثل هذه الآراء والاعتبارات في الدين الحق. ومن سياق هذه الآيات ظهر لنا سيدنا إبراهيم (ع) وهو يدعو قومه إلى الإيمان ومعرفة خالق الكون والاعتراف بربوبيته وحده:-

﴿فَإِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِي إِلَّا رَبُّ الْعَالَمِينَ الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِي وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِي وَإِذَا مَرَضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِي وَالَّذِي يُمِيتِنِي ثُمَّ يُحْيِينِي وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطَايَائِي يَوْمَ الدِّينِ﴾ (الشعراء: ٨٢-٧٧)

وهكذا يتبيّن لنا أنّ قوم إبراهيم (ع) كانوا مصرین على عبادة الأوّثان، وثابتون بعناد على دين آبائهم. وكان سيدنا إبراهيم (ع) يعدد لهم صفات الله العظمى وأسمائه الحسنى، ويؤكّد لهم أنه الخالق المبدع والبارئ المصور لكل ما في الكون من أشياء، حياة أم حامدة، وأن نعمه وأفضاله لا تعد ولا تحصى وسخر لنا كل جميل وحسن في الحياة، وإن تحت حكمه وقدرته وسلطانه كل ما في الوجود، وهو الذي وهب لنا الحياة وأتاح لنا العيش على هذه الأرض التي سخرها ومهدها لنا لننعم من خيراتها، وإن حصول أي شيء ووقوع أي حدث يكون بعلمه وإرادته، فهو الذي أراد وقدر لنا أن نمشي ونأكل ونتكلّم، وجميع حركاتنا الإرادية واللاإرادية تتم بعلمه وإرادته. وكان يقول لهم - كما ذكر ذلك القرآن - أن الله هو الذي يشفى الإنسان إذا مرض ويفضل عليه بالعافية والشفاء، وبدون إذن منه لا يقدر طبيب أو دواء على عمل أي شيء. كما وأنه سبحانه وهب الحياة للإنسان، فإذا جاء أحله فإنه يسلب منه حياته، وأن عنده العلم بالأعمار، وكم سيطول العمر بالإنسان، بالسنين والأشهر والأيام

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

الإنسان المؤمن أن يقوم بدعوة من حوله من الناس إلى الهدى والالتزام بتعاليم الدين بكل إخلاص وجدية. ولكن إذا ما شاهد عدم الاستجابة منهم فلا بأس عليه، ويجب أن لا يحزن ويقتنط.

يقول الله سبحانه في آية ﴿ وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُفِرْ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سَرَادُقَهَا وَإِنْ يَسْعَيْنَهُنَّا يُغَاثُوْنَ بِمَاءَ كَالْمُهْلِ يَشْوِي الْوُجُوهَ بِنْسَ الشَّرَابِ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقَا ﴾ ( الكهف: ٢٩ ) ويحاطب رسول الله ( ص ) ﴿ كَذَلِكَ يُوحِي إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ اللَّهُ الْغَرِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ ( الشورى: ٣ )

وقال أيضاً

﴿ وَمَا أَكْثَرُ النَّاسَ وَلَوْ حَرَضْتَ بِمُؤْمِنِينَ وَمَا تَسْأَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ ( يوسف: ١٠٣ - ١٠٤ )

إن من أسباب إصرار قوم سيدهنا إبراهيم ( ع ) على الكفر والوثنية رغم ظهور الحق أمامهم واضحاً جلياً، ورغم قناعتهم في دوافع أنفسهم سخيف ما يعتقدون بها من أصنام وتقاها آرائهم، هو حرصهم على الاحتفاظ بمكاسبهم والخوف على ضياع منافعهم. لأن النظام الوثنى الذي كانوا عليه أتاح لهم فرص كثيرة للكسب والاكتناز والحصول على منافع مادية دنيوية. وأى تغير أو انقلاب لهذا النظام الديني سيؤدي إلى الإضرار بهم وخسارتهم لامتيازاتهم. تماماً مثل كفار وشركي مكة من التجار الذين خافوا على مكانتهم ومكاسبهم ووقفوا ضد رسالة سيدهنا الرسول الأكرم ( ص ). وهذه حقيقة بمثابة دستور واجه كل الأنبياء والرسل. وكما يذكر القرآن، فقد جابه جميع الأنبياء والرسل الكثير من المصاعب والعقبات، وأدى وتهديد بالإخراج وبل بالقتل. هؤلاء الأنبياء الكرام اتهموا بمختلف الافتراضات والأباطيل والصفات غير الحسنة، مثل الجنون أو قول الشعر أو السحر والشعوذة والافتراء على الله. وعكسوا

بل بالساعات والدقائق والثواني، وهو الذي قدر كل هذا حتى قبل أن نخلق ونولد. ومكتوب في صحائف أقدار كل حي تفاصيل دقيقة عن جميع أمور حياته، وجميع حركاته وأفعاله وأقواله، ولا يقدر على اتخاذ أي قرار أو فعل أي عمل خارج ما قدره له الله وكتبها في كتاب قدره.

لقد خلق الله الإنسان ووهب له حياته في الدنيا من أجل امتحانه واختباره. وأرسل الرسل والأنبياء لإرشاده وتعريفه بالحق وطريق الهدایة وأنزل آياته البينات لإخراجه من الظلمات إلى النور. وسوف يحاسبه يوم القيمة على جميع أعماله وتصرفاته. أما من آمن منهم واهتدى وخاف مقام ربه وخشيه بالغيب والتزم أوامره ونواهيه بدقة وكمال وجه، وسخر حياته لنيل رضاه، وعمل الصالحات ليكسب رحمته، فسوف يلقى من ربه جزاءه بالحسنى ويجزى بأحسن ما عمل، لأن ربه رفيق بعده شفوق عليهم، ورحمته تسعهم وعفوه، يغفر سيئات الذي آمنوا به ويعفو عن خططيتهم يوم الحساب. وقد وعدهم بالنعم المقيم في جناته الواسعة — خالدين فيها أبد الآبدية.

ولا بد لنا هنا من ذكر موضوع نعتقد أنه يكتسب أهمية. ذلك أن الإنسان لا يستطيع أن يهدي الناس الذين يدعوهם إلى الإيمان ويقوم بتبليغهم بحقائق الدين. فإيمان قسمة وفضل من الله تعالى. وهكذا نرى أن قوم إبراهيم (ع) بقوا على الضلال وأصرروا على الكفر وعصوا أمر الله تعالى ولم يتبعوا صوت العقل ولا التفتوا إلى ما يملئه عليهم ضمائرهم رغم ما قام به سيدنا إبراهيم (ع) من بذل المحاولات وصرف الجهود المضنية في سبيل هدايتهم وإدخالهم إلى حضيرة الإيمان. ولم يكتفوا بالإصرار على الكفر وإنما وصل بهم الحال إلى تهديده بالنفي وبالرجم وبالقتل، بل وقرروا حرقه برميه في النار كما سوف نرى تفاصيل ذلك لاحقا. لذا، يجب ألا ننسى حقيقة ثابتة، وهي أن على

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

ظنُّكُم بِرَبِّ الْعَالَمِينَ فَنَظَرَ نَظَرَةً فِي النُّجُومِ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ فَتَوَلَّوْا  
عَنْهُ مُدْبِرِينَ ﴿الصافات: ٨٥-٩٠﴾

وبعد أن أبعدهم عنه ذهب إلى الأوثان وقام بتحطيمها ونشر

شظاياها

﴿فَرَاغَ إِلَى آلِهِتِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ مَا لَكُمْ لَا تَسْطِعُونَ فَرَاغَ عَلَيْهِمْ  
ضَرْبًا بِالْتَّمَيْنِ ﴿الصافات: ٩١-٩٣﴾ (فَجَعَلَهُمْ جَدَادًا إِلَّا كَبِيرًا لَهُمْ لَعَلَهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ﴿الأنبياء:  
(٥٨)

ومن صور حكمته وحسن تدبيره وسداد تفكيره، ترك أحد الأوثان سليما. وعندهما جاء المشركون إلى معبدهم رأوا أصنامهم محطمة متاثرة عدا أكبرها فلا زال قائما، وبحثوا عنمن فعل هذا باللهتهم واتجهت أنظارهم إلى سيدنا إبراهيم (ع) لما عرف عنه من عداء للأصنام، ثم وجدوه وأمسكوا به:

﴿قَالُوا مَنْ فَعَلَ هَذَا بِالْهَتَّنَا إِنَّهُ لَمِنْ الظَّالِمِينَ قَالُوا سَمِعْنَا فَتَتَّيِّ  
يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمَ قَالُوا فَأَتُوا بِهِ عَلَى أَعْنَى النَّاسِ لَعَلَهُمْ  
يَشَهَّدُونَ قَالُوا أَنْتَ فَعَلْتَ هَذَا بِالْهَتَّنَا يَا إِبْرَاهِيمَ ﴿الأنبياء:  
(٦٢-٥٩)

هذا الموقف يفسر لماذا ترك أكبر الأصنام سليما.

﴿قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنْطِقُونَ ﴿الأنبياء:  
(٦٣)

وعلى أثر هذا الجواب المفحم، راجع المشركون أنفسهم وشعروا بعجز آلهتهم عن النطق والقيام بأي تصرف واصطدموا بالحقيقة من أنها ليس باستطاعتها حتى دفع الأذى عن نفسها. وبفضل هذه الحطة الحكيمية انكشفت الحقائق أمام أبصارهم.

﴿فَرَجَعُوا إِلَى أَنفُسِهِمْ فَقَالُوا إِنَّكُمْ أَنْتُمُ الظَّالِمُونَ ﴿الأنبياء:  
(٦٤)

الحقائق تماماً باتهامهم الأنبياء بالخروج عن طريق الحق والصواب رغم أنهم كانوا على الشر والضلال والانحراف، وقلبوا بذلك المفاهيم والثوابت. ويجب أن لا ننسى أن هؤلاء بقوا تحت تأثير الجهالة وأسرى للعقلانية. وفي سبيل الاحتفاظ بمكاسب ومنافع مادية زائلة، دفعوا بأنفسهم إلى الهلاك والخلود الأبدي في نار جهنم وعذابها المقيم. ويخبرنا الله تعالى نهاية ومصير الذين وقفوا أمام الأنبياء والرسل الكرام، هؤلاء المختارون من بين الناس كونهم أصفى وأنقى البشر، وعباد مخلصون لله، خاسعون له:-

﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمْ الذِّلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقُفُوا إِلَّا بِحَبْلٍ مِّنَ اللَّهِ وَحْبَلٍ مِّنَ النَّاسِ وَبَاءُوا بِغَضَبٍ مِّنَ اللَّهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ الْأَنْبِيَاءَ بِغَيْرِ حَقٍّ ذَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ ﴾ (آل عمران: ١١٢)

## سيدنا إبراهيم (ع) وما خططه بشأن الأوثان

كما ذكر في القرآن، فإن الله تعالى يمنح عباده المتقين قابلية التفريق بين الصواب والخطأ. وهذه نعمة مخصوصة للمؤمنين دون غيرهم، وفضل كبير من الله عليهم. وأبرز مثال على هذا، ما أنعم الله به على سيدنا إبراهيم (ع) والذي تجلى في ما قام به من أفعال وأقوال في دعوة قومه إلى الإيمان ونبذ الوثنية والشرك، ثم ما اتخذه من قرارات حكيمة وخطط متينة لمواجهة أهل الكفر وبيان مدى ضعف وسقامة معتقداتهم والأصنام التي يعبدونها. والم ملفت للنظر أنه قام بكل هذه الإجراءات لوحده أمام عموم قومه. وهذا لا يتأتى إلا بإعداد جيد وتنظيم دقيق وحساب محكم للخطوات التي ستتخذ. ومثال على ما قام به لدفع غائلة الكفار والمرتدين، ادعائه المرض لإبعادهم عنه:-

﴿ إِذْ قَالَ لَأَيْهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ أَنْفُكَا آلِهَةٌ دُونَ اللَّهِ تُرِيدُونَ فَمَا

غير إن تأثير هذه الصدمة سرعان ما انحسر أمام عناد المشركين، ورجعوا إلى ما وجدوا عليها آباؤهم وتمسكون بها، وكذلك خشيتهم من خسارة المكاسب والمنافع التي كان يؤمّنها لهم هذا النظام الوثني المتوارث:

﴿ ثُمَّ نُكْسُوا عَلَىٰ رُءُوسِهِمْ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَؤُلَاءِ يَنْطَقُونَ قَالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَفْعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يُضُرُّكُمْ أَفْ لَكُمْ وَلَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ قَالُوا حَرْقُوهُ وَانْصُرُوا آلَهَتُكُمْ إِنْ كُنْتُمْ فَاعْلِمِينَ ﴾ (الأنبياء: ٦٨-٦٥)

من سير الأحداث هذه، تظهر لنا دقة التخطيط ومتانة التصميم الذي أعده سيدنا إبراهيم (ع) ابتداء من إدعاء (المرض) الذي أبعد قومه عنه تاركاً المجال أمامه للتصرف بحرية، ثم تحطيمه الأصنام جميعها عدا أكبرها. وقد فعل هذا لعلمه وتقديره بردة فعل قومه. هذه جميعها إنما نتيجة رعاية الله له وإلهامه إليه بهذه الخطط المحكمة والآراء السديدة ولما كان يتمتع به سيدنا إبراهيم (ع) من رأي راجح وفكر نير. وهكذا نرى آثار فضل الله عليه في جميع ما عمله وأوصله إلى النجاح الذي تحقق له.

وحيثما ادعى أن كبير الأصنام قام بتحطيم الأصنام كلها، فكأنما وضع المشركين أمام محاكمة واستنطاق وتحقيق. وبذلك تحققت الخطوة الأولى من خطته التي اعتمد فيها التدرج والخطوات اللاحقة.

ولعل من الأسباب التي دفعته إلى تحطيم الأصنام، إظهار مدى سخف وتفاهة فكرة الشرك وعبادة الأحجار الصماء وعدم عقلانية هذا المعتقد الذي لا يتلاءم مع العقل والمنطق. وأراد أن يشعرهم بالخطأ الكبير من صنع هذه الأصنام ثم عبادتها وتقديسها والخضوع لها. وكذلك مدى الانحراف والابتعاد عن الطريق الصحيح، وعن سبيل الحق الإلهي وتقاطعه مع الوحي المنزل لإرشاد الناس وإخراجهم من الظلمات.

إن مجرد التفكير بأن هذه الأوثان لا تتحرك، ولا تأكل أو تشرب، ثم هي قادرة على إلحاق الأذى وتأمين المنافع، يدل على ضحالة في العقل

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا  
وَالصَّابِئِينَ وَالنَّصَارَى وَالْمُجْوَسَ  
وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ  
يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ  
شَهِيدٌ

(الحج ١٧)

## التشابه والتطابق بين عقيدة قوم سيدنا إبراهيم (ع) وبين آراء الداروينيين المعاصرين

كان المشركون من قوم سيدنا إبراهيم (ع) يعبدون أصناماً يصنعونها بأيديهم من حجارة أو حشب أو صلصال مفخور. وكانوا يؤمنون أن هذه الأواثن لها القدرة على التحكم والسيطرة على ما يجري في الكون. وبحسب هذه العقيدة المنحرفة والفكرة الباطلة فإن هذه الجمادات التي لا حياة فيها كانت تمتلك اتخاذ القرار وتنفيذ وتطبيقه والتحكم في مصائر الأحياء ومجازاتهم أو مكافأتهم على أعمالهم.

والخلاصة أنهم كانوا يؤمنون أن المادة البحتة الحامدة التي منها تصنع الأصنام هذه لها القدرة والاستطاعة على الخلق والإبداع وتنظيم أمور الناس والكون. ولا شك أن هذا الرأي في منتهى الفجاعة والركاكة والسطح، إلى جانب كونه خطأ وإثماً كبيراً حسبما ورد في القرآن الكريم:

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَ إِثْمًا عَظِيمًا﴾ (النساء: ٤٨)

أما في أيامنا هذه، فإن الذين يدافعون عن نظرية "داروين" في التطور يتبعون مسيرة المشركين من قوم سيدنا إبراهيم (ع) ويلتزمون بآرائهم. فهم



والتفكير. فكيف الحال إذا ما قام الناس بطلب العون والمدد منها عند وقوعهم في مصاعب وشدائد والتضرع إليها. بل وتجاوز الأمر عندهم عندما ادعوا وآمنوا أن هذه الأحجار الصماء هي التي خلقت الكائنات وما فيها وتحكم في إدارتها وتنظيمها وتوزع الأرزاق والمعاش وتبعث الحياة وتجلب الموت، ولها القدرة على جلب الأمراض ثم الشفاء منها. إلى هذا الحد كانوا فقراء محرومون من العقل السليم والتفكير الرصين والرأي السديد. ويلخص لنا القرآن ضحالة وضعف موقف المشركين هؤلاء:

﴿وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَا أَنْفَسُهُمْ يَنْصُرُونَ وَإِنْ تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَىٰ  
لَا يَبْغُوُكُمْ سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ أَدْعَوْتُمُهُمْ أَمْ أَنْتُمْ صَامِتُونَ﴾  
(الأعراف: ١٩٣-١٩٤)

﴿أَلَّهُمْ أَرْجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْيُنٌ يُصْرُونَ بِهَا  
أَمْ لَهُمْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلْ ادْعُوا شُرَكَاءَ كُمْ ثُمَّ كِيدُونِي فَلَا تُنَظِّرُونِي﴾  
(الأعراف: ١٩٥)

ومن الخطأ التصور إن هذا الإدراك الضعيف المنحرف محصور بزمن النبي إبراهيم (ع). لأن عبادة الأصنام مستمرة ولا زالت قائمة إلى أيامنا هذه، وربما تحت أسماء وشعارات أخرى. وما كان يؤمن به المشركون قريب الشبه بما يحول في أفكار أنصار "داروين" من المدعين بالتطور.

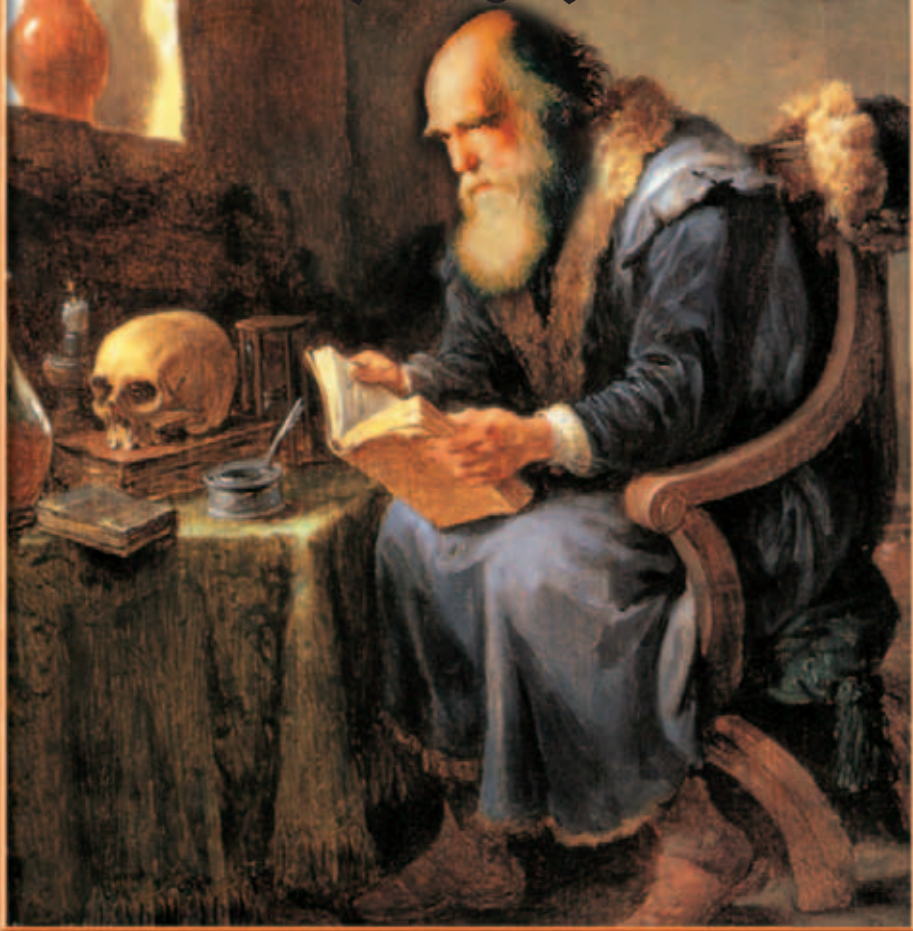
## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

يؤمنون أن عناصر مجردة من الأوكسجين والكاربون والهيدروجين والكالسيوم والمنغنيز والحديد وبمشاركة مياه مخلوطة من طين وعناصر ومواد أخرى تمتلك القدرة الفائقة والإرادة الحرة (وبمساعدة وتعاونة مرور أحقاب طويلة من الأزمان عليها وببعض المصادرات) على خلق وصنع جميع ما في الطبيعة من حسن الخلق وجمال التكوين وكمال التصوير وكل هذا التنوع في المخلوقات. فهذا الثالوث (المواد الجامدة والزمن والمصادرات) هو الذي اتخذ القرار ونفذ كل شيء. والأهم من كل هذه خلق المخلوقات والإنسان، بعقله وإدراكه وكيانه العجيب. إن هذا الفكر الفاسد والنظرة المنحرفة تعتبر المادة هي الإله والخالق. فالمادة الجامدة الخالية من عناصر الحياة لها القدرة والإرادة على اتخاذ القرار والتنفيذ، حسبما يدعون. وجميع ما في الكون من موجودات خلقت نفسها بنفسها وبالمصادفة العشوائية (نستعيد بالله، وننزعه تعالى). في حين أن الإنسان إذا ما فكر وعمق في هذه المخلوقات من أحياء وجماد، توصل إلى أن صاحب القدرة والإرادة المطلقة هو (الخالق)، صاحب الكمال المطلق في الإرادة والتدبیر. إن كل شيء في هذا الكون الفسيح من مجرات وسماء وأجرام، وصولاً إلى أرضنا التي تضم الأعاجيب من المخلوقات الجميلة، وقوانين حكمة تنظم الحياة عليها بتناسب دقيق ابتداء من الإنسان وما يحتويه جسمه من أنظمة معقدة وإلى الطبيعة والبيئة من حولنا المتلائمة والمتاغمة معه لإدامة الحياة، هذه وغيرها كثير دلائل وإثباتات على وجود (الخالق) المبدع، الرؤوف الرحيم بخلاقته. وعن طريق الرسل والأنبياء من أمثال سيدنا إبراهيم (ع) وغيره، كشف ربنا الجليل هذه الحقائق للناس أجمعين ولكل من يملك عقلاً سليماً وفكراً رصيناً، لتأمين هدايتهم إلى طريق الإيمان والحق المبين.

غير إن كثيراً من البشر وعلى مر التاريخ أصرروا على الإنكار وبقوا على ضلالهم وتحبظوا في ظلماته ودياجيره. ويبيّن الله تعالى في كتابه المنزل: **والوحي الأخير هذه الحقيقة في قوله:**

وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلَهَةً لَا يَخْلُقُونَ  
شَيْئًا وَهُمْ يُخْلِقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ  
لَا نَفْسٌ هُمْ بِهَا ضَرًّا وَلَا نَفْعًا وَلَا يَمْلِكُونَ  
مَوْتًا وَلَا حَيَاةً وَلَا نُشُورًا

(الفرقان ٣)



مِنْ شَرِّ كَائِنُوكُمْ مَنْ يَفْعَلُ مِنْ  
ذَلِكُمْ مِنْ شَيْءٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى  
عَمَّا يُشَرِّكُونَ

(الروم ٤٠)

إن الذين يدعون قدرة الذرات والجزئيات والمادة المجردة والعناصر والمعادن وبالاستعانة بالمصادفات، وكذلك الذين ينحنيون ويسجدون أمام هذه الرموز المجردة، لا يختلفون أبداً عن عبادة الأواثان، بل هم استمرار لنفس الفكر السقيم، والذي اختلف فقط هي المسميات الجديدة والعبارات المسبوكة في تعريفها وتوصيفها.

إن الأفكار التي كانت تحملها الأقوام والشعوب التي عاشت في زمن

اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ  
يُمْسِكُكُمْ ثُمَّ يُحِيطُكُمْ هَلْ



﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لِئَنْ جَاءَتْهُمْ آيَةٌ لِيُؤْمِنُنَّ  
بِهَا قُلْ إِنَّمَا الْآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ وَمَا يُشَعِّرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا  
جَاءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ وَنَقْلُبُ أَفْنَادَهُمْ وَأَبْصَارَهُمْ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ  
أَوَّلَ مَرَّةً وَنَدِرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ وَلَوْ أَنَّا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةَ  
وَكَلَمَهُمُ الْمَوْتَىٰ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبْلًا مَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَّا  
أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ يَجْهَلُونَ ﴾ (الأنعام: ١٠٩-١١١)

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

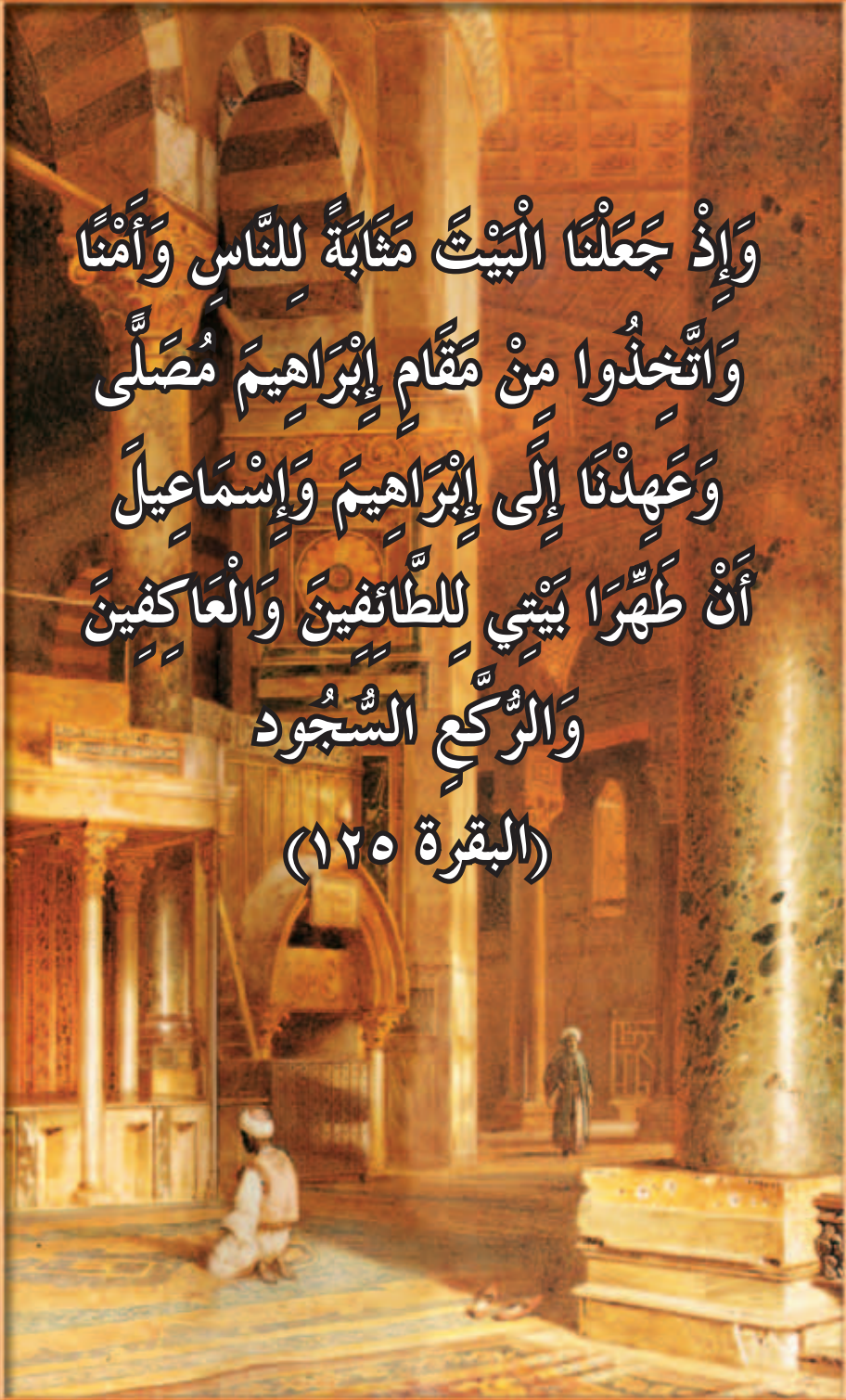
سيدنا إبراهيم (ع) كانت تتمحور في عبادة الأصنام وتعدد الآلة كدين شامل يعتقدون بموجبه أن لكل شيء أو فعالية إله يتمثل في صنم أو عالمة طبيعية بارزة، وإن هذه المسميات تحكم في الطبيعة التي أوجدها، وتنظم أمورها وتسيّر شؤونها. والداروينيون أيضاً على فكرة وعقيدة مماثلة ومقاربة، ويدّعون أن كافية المخلوقات وال موجودات في العالم من حيٍ وجماًد هي من إنتاج وخلق المادة الصماء (الذرات والجزيئات وقوى الطبيعة والخصائص الفيزيائية والكيميائية للمادة). وهكذا يلتقي الداروينيون مع عبادة الأصنام حينما يقولون بـ "تنظيم المادة نفسها" أو "خلق الطبيعة للأنواع" اعتماداً على المادة الجامدة وإيداع قدرة وقوة خيالية فيها. فهم إذن يؤلّهون المادة ويعبدونها.

يمكّنا مشاهدة هذه الحقائق عندما نتابع الإصدارات والنشريات التي تهتم بنظرية التطور، حيث تتحدث كثيراً عن أصنام الداروينيين وعلى رأسها وفي مقدمتها "الطبيعة الأم" التي يؤمنون أن كل ما في الكون من تنظيم وتحكم يعود إلى الطبيعة الأم أو الطبيعة الخالقة. فال الموجودات الرائعة الجمال من جماد وأحياء من صنع الطبيعة، وكذلك الحياة والموت والحوادث والواقع والكوارث الطبيعية الكبرى أيضاً. فعندما يتحدثون عن منظر طبيعي جميل يقول عنه "هدية أمنا الطبيعة" ويسمون الكوارث الطبيعية بـ "غضب أمنا الطبيعة" وغيرها من الآراء المنحرفة والأفكار المختلة. ولكنهم لا يعطون أي تفسير أو توضيح عنمن أعطى الطبيعة هذه القدرة، وحتى عن ماهية الطبيعة هذه. وهذا برأينا فيه الكثير من الجهل والأفتراء والقبح. هؤلاء الناس يشركون بالله جهاراً ويحاولون تغليف أفكارهم الخاطئة بخلاف من الحقائق العلمية.

يقول المفكر الأمريكي فيليب جونسون عن الداروينيين المعاصرین وبقية الماديين ومن يحملون فلسفات تعتمد المادية، بأنهم عبادة أوثان بشكل ما : "إن الإنكار في جميع العصور تشكل قيمة منحرفة لنا نحن البشر. أما المادية البحتة وإنكار وجود الحالق فهو القسم الظاهري والجزء الطافح من الإنكار..."

وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا  
وَاتَّخَذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى  
وَعَهْدَنَا إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ  
أَنْ طَهَّرَا بَيْتِي لِلطَّائِفَيْنَ وَالْعَالَمَيْنَ  
وَالرُّكُعُ السُّجُودُ

(البقرة ١٢٥)



﴿إِذْ قَالَ لَأَيْهِ يَا أَبَتْ لَمْ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي  
عَنْكَ شَيْئًا﴾ (مريم: ٤٢)

﴿إِذْ قَالَ لَأَيْهِ وَقَوْمَهُ مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَنْتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ﴾ (٥٢) قالوا  
وَجَدْنَا آبَاءَنَا لَهَا عَابِدِينَ قَالَ لَقَدْ كُنْتُمْ أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ فِي ضَلَالٍ  
مُّبِينٍ﴾ (الأنبياء: ٥٣-٥٤)

إن المادة لا تملك المعرفة. لذلك فإن إعطاء صفة العلم والمعرفة للأشياء المادية هي فكرة خاطئة وفهم سقيم. فليس للذرات أو الجزيئات ولا للماء المخلوط بمواد طينية، وكذلك ليس للمصادفة قدرة اتخاذ القرار أو قابلية التفكير والإدراك. بينما تتحلى الحقيقة الواضحة في وجود تنظيم وتحكم دقيق وإدارة مقتدرة حكيمة تسير هذا الكون الهائل. إن هذا التدبير الفائق والإدارة والإدراك العالي يعود كله إلى الخالق المقتدر، رب هذا الكون وخالقه من العدم.



وال استراتيجية الأخرى للإنكار هي إحلال وجود آخر يكون تحت سيطرتنا وتحكمنا محل "الخالق" وهذه وثنية فاضحة. القبائل البدائية كانت تصنع أوثانها من الخشب أو الطين المفحور. أم أصحاب الرأي والفكر الحديث فقد وضعوا نظرياتهم محل الأوثان وعبدوها. فإذا ما ذكرروا كلمة "الله" فيقصدون الطبيعة ودستيرها، أو المصادفة، ويظهرونها على هذه الصيغة. وجميع الذين يستخدمون هذه الاستراتيجية يضعون المخلوق محل الخالق. وهذا متهىء الوثنية.<sup>٣</sup>

وفي حقيقة الأمر فإن وضع موجودات عاجزة ابتدعوها مكان الخالق المبدع الذي خلق الكائنات جميعها من العدم، إنما يشكل أساس الوثنية الحالصة التي بدأت منذ أزمان سحيقة ولا زالت مستمرة. وقام سيدنا إبراهيم (ع) بال الوقوف في وجه قومه الذين انحرفوا وسلكوا نفس الطريق المظلم. يقول القرآن في ذلك:

ويبدو واضحاً الكمال ومتنه المعرفة بالأشياء والعقلانية في أعلى مستوياتها في المخلوقات التي نراها. ذلك أن الله خلق جميع الموجودات من جماد وأحياء من العدم وأودع فيها من جمال الخلق وكمال السحر ما يخلب لب الإنسان ويجهل إدراكه.

لقد دعى سيدنا إبراهيم (ع) الناس إلى ترك عبادة النجوم والشمس والقمر بعد أن سفه أقوالهم وادعاءاتهم وأثبت لهم عدم امتلاك هذه المخلوقات القدرة على الخلق أو جلب الضرر أو النفع. وبذلك فتح أمامهم طريق الإيمان بالله. وقد سلك في دعوته هذه طريقاً سبق الكلام عنه، واعتبرناه قدوة ومثالاً للإتباع والسير على هداه. في البداية لجأ إلى فكرة تحطيم العبودية للأوثان، وتفسيف العقائد التي كانوا يؤمنون بها ويعتمدونها. كل ذلك جرى بالهام من الله تعالى إليه. ويرى بعض الناس في أيامنا هذه، عدم جدوى الدخول في صراع مع الملحدين والماديين والداروينيين، وبصورة خاصة ما يخص تفنيد نظرياتهم وأرائهم الفلسفية. وهم يعتقدون أن البحث والكلام عن بداع صنع الله وعظمة خلائقه كافية للرد على الداروينيين دون الدخول في جدال نظري بحث لإثبات الخطأ والفساد في نظريتهم. نحن نعتبر ذلك وجهة نظر غير صائبة. ذلك لأن الناس الذين يحملون أفكاراً خاطئة منذ مدة طويلة يتطلب كشف ما يحول

(يقول الداروينيون أن جميع المخلوقات الجامدة والجiva تكونت بفعل الخصائص الكيميائية والفيزياوية للمادة وبمساعدة مرور أزمان طويلة تفاعلت خلالها الذرات والجزيئات بمساعدة قوى الطبيعة ومساعدة عنصر المصادفة. بينما لا يمكن خلق كائن حي حتى لو اجتمعت معاً كل الظروف التي يعتبرونها من مسببات الخلق والتكون).

والداروينيون لو قاموا بوضع برميل "كمًا ظهر في الصورة الجانبيّة" يحتوي على جميع ما يطلبوه من مواد وعناصر وأنزيمات وهورمونات وبروتينات، وتحت أية ظروف ي يريدونها، واستخدموه أية وسائل وإمكانات يدعون ضرورة وجودها وتوفيقها، ثم انتظروا ما شاءوا من سنين حتى الملايين منها، فإن يخرج من هذا البرميل كائن حي في نهاية الأمر ويأتي شكل من الأشكال. بل ولن يخرج حتى خلية واحدة...).



## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

الثابتة، وأنها فقدت جميع مقوماتها وأسسها التي بنيت عليها. (للمزيد من التفاصيل أنظر — اعترافات التطوريين - الطبعة الثانية، هارون يحيى). إن الأدلة والإثباتات التي يحكيها وتحدث فيها المخلوقات البدية عن نفسها، تزيد من قوة ومتانة الإيمان بالله وتضييف خيبة أمل كبيرة للمنكرين والملحدين من أنصار نظرية التطور، وتبين بطلان رأيهم. إن قوة وروعة التصاميم في المخلوقات الحية خاصة، وتعقيد الأنظمة والأجهزة فيها، والتفاصيل الحلقية التي تمتاز بالروعة والدقة والتي يتم اكتشافها من قبل رجال العلم يوماً بعد يوم، تجعل نظريات التطور عرضة للتفتت ثم التلاشي الواحدة بعد الأخرى. ولكن أنصارها لا يريدون قبول هذه الحقائق وإن كانوا يذكرون بعضها بين الأسطر، مصرین على تكرار أقوالهم بصورة تلقائية ويعلقون أنصارهم عن رؤية الحقائق.

وهنا، يجب أن لا تغيب عن بال الذين آمنوا حقيقة مهمة وهي أنه. ليس المهم أن تلفظ حقيقة معينة بلسانك وتدعي بالإيمان بها في الظاهر فقط. بل الوصول إلى الحقيقة والتصديق بها يكون من داخل القلب والضمير. إن أنصار نظرية التطور يؤمنون في دوائرهم بحكمة وعظمة الخلق، ولكن عدم الاعتراف بها لفظاً وعياناً لا يغير من الحقيقة في شيء. كما وأنهم رغم اقتناع ضمائرهم يصررون على الإنكار. وهذا دليل على ما ورد في القرآن من حقيقة "أنه لن يؤمن منهم إلا قليل".

إن الواجب الملقاة على عاتق أهل الإيمان هو المضي وبإصرار وبصورة مستمرة على تزويد وتكرار الدلائل وذكر الحقائق المتعلقة بالخلق، وإيجاد أساليب وإجراءات جديدة، والتسلل بكلفة الوسائل المنطقية والذكية في تبليغ رسالتهم ودعوتهم إلى معرفة الله تعالى والدخول في صراع فكري متين مع المنكرين وبעם وثبات. إن الذين يتحملون عباء هذا الصراع يجب أن يكونوا من أهل الإيمان والتدين ومن الم وكلين على ربهم والمسلمين أمورهم إليه، لأن دخول الإيمان إلى قلوب المخاطبين لهم، مرده إلى الله وحده. فإذا ما أراد لهم

في أفكارهم من علامات استفهام وإظهارها للعيان واعتبار ذلك من جملة الإجراءات والوسائل الواجب اتخاذها واتباعها. وهذا يتطلب منا تفنيد أسس نظرية التطور في نفس الوقت الذي تقوم فيه بالدعوة وتبلغ الناس بمعاهيم الإيمان ومعرفة الله جل جلاله وبشكل صحيح. وهكذا يشعر الناس كم هي خطأ ما كانوا يحملونها من أفكار مادية ظلوا مخدوعين بها لسنوات طويلة، ويقتربون أكثر من الاقتناع بوجود الواحد الأحد.

إن تفنيد نظرية التطور لداروين جملة وتفصيلاً وإثبات بطلان جميع فقرات وبنود هذه النظرية سوف يقضى ما ترسخ في أذهان وأفكار مؤيديها ويساعد على التخلص منها. وهكذا ستظهر جميع التناقضات والأمور غير الممكنة والبعيدة عن التصديق والتحقق. وقد استطاع سيدنا إبراهيم (ع) بفضل ذكائه وأفقه الواسع، وبالاعتماد على إيمانه العميق بربه، من إثبات استحالة اعتبار الأصنام المصنوعة من الحجر والخشب أو الأجرام السماوية والشمس والقمر، مقبولة ولائقة للعبادة. وقد جاء آراءه بأمثلة وأدلة دامغة. هذا النبي الكريم المؤيد من الله والمتمسك بفضائل الأخلاق والملتزم سبيل الحكم والعقلانية خير قدوة للمؤمنين الذين يتمسكون بنهجه والسعين إلى ما كان يسعى إليه من تبلغ رسالة التوحيد.

ونقطة أخرى يتشاربه فيها عبدة الأصنام من قوم إبراهيم (ع) مع الداروينيين والماديين ويشاركون فيها معهم، ألا وهي ردود أفعالهم تجاه القائمين بأمور تبليغ رسالة الوحدة والإيمان. لقد اعترف المشركون بأنهم صنعوا أصنامهم وأنها لا تقدم لهم أية منافع ولا تصيبهم بأضرار. والآية الكريمة ﴿فَرَجَعُوا إِلَيْهِنَّفَقَالُوا إِنَّكُمْ أَتُتُمُ الظَّالِمُونَ﴾ (الأنبياء: ٦٤).

خبرنا بحقيقة اعترافهم. ولكن رغم عن كل شيء وقبول كونهم على عقيدة باطلة، تمسكون بالكفر ورفضوا التخلص عنه. كذلك هو شأن الداروينيين الذين شاهدوا انهيار نظريتهم وتقويضها أمام إثباتات العلم الحديث والقواعد

﴿ وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي  
بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاؤُهُ كَانَهُ وَلِيٌ حَمِيمٌ ﴾ (فصلت: ٣٤)

وأمام هذا الموقف الصعب الذي وقفه قومه معه، كان سيدنا إبراهيم (ع) مصرا على مبدئه وعقيدته، صابرا على أذاهم ومسلمما أمره إلى ربه ومتوكلا

قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ  
مَوْلَانَا وَعَلَى اللَّهِ فَلِيتَوَكَّلْ كُلُّ الْمُؤْمِنُونَ

(التوبه ٥١)

الهداية فإن ما يقوم به المؤمنون من أفعال وأقوال إنما تشكل سبباً للهداية. كان سيدنا إبراهيم (ع) مثالاً للإنسان الصابر المتوكل على ربه في سلوكه في الدعوة والتبلیغ. فقد آمن أن الله مع المؤمن الصابر، وكل ما سيحصل بفعلمه وارادته وأن الخير في كل ما يحصل مهما بدت مظاهرها. وأمام تهديدات قومه بذل كل ما في وسعه ثم ترك استحصال النتائج إلى ربه وهو على ثقة واطمئنان قلب. وأمام هذا الإيمان والتوكل، كان الله معه دائماً، والتوفيق والنجاح حليفه.

## الصراع الفكري لسيدنا إبراهيم (ع)

كان قوم سيدنا إبراهيم (ع) على كفر وإلحاد كبير وذوي بأس شديد وإصرار عجيب على الضلال. ودخلوا معه في مناقشات وجداول كثيرة، ولكنه كان صابراً وثابتاً على إيمانه، يشكر ربه ويحمده على نصره له ويتوكّل عليه. وقد لجأ إلى الإتيان بأدلة رائعة لتعزيز موقفه بما أعطاه الله من فكر نير وعقل ثاقب وحكمة بالغة، ووقف أمامهم عزيزاً صامداً، مبدياً من حسن التصرف والأخلاق الحميدة أفضلاها، ومظهراً تجاههم كل الرحمة والشفقة. وبفضل ما توسل بها من دلائل دامغة استطاع تفنيد رأي المشركين وتفسيفه مواقفهم جميعها. وأثبتت لهم عقم عقائدهم التي لا تتلاءم مع أي عقل أو منطق سليم، ويخالف ما أوحى به الله تعالى من الحقائق.

غير إن قومه وعلى رأسهم أباً آزر استعملوا معه أشد الوسائل وأقسى الإجراءات، في حين أنه لم يلجأ إلا إلى الوسائل التي تعتمد الرأي والفكر والمنطق مما يعطي المثال الجيد للمؤمنين في هذا المجال. ولكن قومه قابلوه بأقسى الوسائل وأشدتها بدءاً من التهديد والوعيد والتخييف بالإبعاد والنفي وانتهاء بالرجم والقتل. فكان جوابه لهم يعتمد السماحة واللين واللطف. هذه الشيم والأوصاف الكريمة، أوصى بها القرآن جميع المؤمنين.

## محاولة رمي سيدنا إبراهيم (ع) في النار

بالنظر لما شاهده الكفار من قوم إبراهيم (ع) من تحطيم أصنامهم والإهانة التي تعرضوا له من جرائه، أخذتهم العزة بالآثم، وفكروا في إجراء مقابل بحقه، ولجأوا إلى خطة ظالمة تقضي بحرقه في النار:-

﴿قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنِيَّاً فَأَلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ فَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمْ الْأَسْفَلِينَ﴾ (الصافات: ٩٧-٩٨)

وفي آية أخرى نذكر مدى حرص قومه على إلحاق الأذى به وكيد المكائد

له:-

﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنْجَاهُ اللَّهُ مِنْ النَّارِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾ (العنكبوت: ٢٤)

إن لجوء قومه إلى اتخاذ هذه الإجراءات القاسية والشديدة في أشكالها تدل على مدى إصرار الكفار - رغم ظهور دلائل الحق المبين أمامهم - وقسوتهم تجاه أنبياء الله والذين اتبعوهم من أهل الإيمان، وعدم تحملهم رؤية المؤمنين أو سماع ما يقولون. ويدرك القرآن حوادث وحقائق أخرى حول ظلم المنكريين لأهل الإيمان:-

﴿قُتِلَ أَصْحَابُ الْأَخْدُودِ النَّارُ ذَاتُ الْوَقُودِ إِذْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ وَهُمْ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ وَمَا نَقْمُو مِنْهُمْ إِلَّا أَنْ يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْغَرِيزُ الْحَمِيدُ﴾ (البروج: ٤-٨)

عليه ومستمرا في تبليغه لدعوته إلى الإيمان والتوحيد:-

واستمر طوال عمره في الجهاد والتبلیغ بكل اندفاع وشوق وثبات، دون أن يتضرر لقاء ذلك سوى رضا ربه عنه وما وعده من النعيم الأبدي المقيم.

من الحقائق التي يجب أن لا تغيب عن البال، أن الإيمان يصبح أمراً يسيراً وسهلاً في مجتمع كلهم مؤمنون بالله ويسعون لنيل رضاه. ولكن الإيمان والثبات عليه في مجتمع أكثريته كافرة وناكرة لربها يصبح من الأمور العظيمة التي تكتسب قدرًا عظيماً من الإجلال والتقدير (والله أعلم). وهذه الصفات العظيمة جعلت من سيدنا إبراهيم (ع) إنساناً عظيماً ونبياً كريماً.

نشاهد بعض المؤمنين في أيامنا هذه، يقعون في إحباط و Yasas مما يدفعهم إلى التخلّي عن أدوارهم في الدعوة والتبلیغ لما يرونها في مجتمعاتهم من طغيان الفساد وفكرة الإنكار وتفضي الأخلاق غير القرآنية. وتخبو عندهم الرغبة والشوق إلى ما من شأنه جلب رضا الله ومحبته لهم. والمطلوب من المؤمن المسلم أن يسير ثابتًا في سبيل ربه وينظم عيشه حسبيما يريد له رغم كل ما يحيط به من معالم الظلم والكفر. وفي الآية الآتية يذكر الله كيف أن سيدنا

إبراهيم (ع) عاش وحده متوجهاً إلى ربه وحده :

﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِّلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُنْ مِّنَ الْمُشْرِكِينَ﴾

(النحل: ١٢٠)

(النحل) وهذا يدفع بالمؤمنين لكي لا يتراخوا أو يسمحوا للناس أن يدخل إلى نفوسهم أمام كيد الكافرين مهما كان شديداً عليهم.

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

مَا أَشْرَكْتُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكْتُمْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزَّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَإِنَّ  
الْفُرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالآمْنِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿٨١-٨٠﴾ (الأنعام: ٨١-٨٠)  
﴿قُلْنَا يَا نَارُ كَوْنِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَأَرَادُوا بِهِ كَيْدًا فَجَعَلْنَاهُمْ  
الْأَخْسَرِينَ وَنَجَّيْنَاهُ وَلُوطًا إِلَى الْأَرْضِ التِّي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴾ (الأنبياء:  
٦٩-٧١)

وكما أنقذ الله أنبياءه وكان مددًا وعونا لهم، كذلك كان مع سيدنا إبراهيم (ع) في هذه اللحظات الحرجة والعصيرة. مثله مثل ما حصل لسيدنا موسى (ع) وقومه حينما أدر كه فرعون وجندوه، وفي اللحظات الأخيرة شق الله لهم البحر فعبروا، وأغرق عدوهم في لحج البحر. كل هذه الأمثلة معجزات من رب العالمين في نصره أنبياءه



ولكن الله تعالى يبطل كيد المجرمين ويفسد عليهم كيدهم وخططهم اللئيمة. تبدو للوهلة الأولى أن كثرة جموع المشركين وشدة بأسهم كانت ستؤدي بسيدنا إبراهيم (ع) إلى الحرق في النار. ولكن قدرة الله هي التي تدفع النار إلى اكتساب صفة (الحرق)، كما وأن الموت شأن يقرره الله تعالى وببيده حكمه. في تلك اللحظة الحرجة يأتي أمر الله إلى النار أن تكون "برداً وسلاماً" ويرد كيد الكافرين إلى نحورهم.

﴿وَحَاجَهُ قَوْمٌ قَالَ أَتَحَاجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَانِي وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا وَسَعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ وَكَيْفَ أَخَافُ

أمام المصاعب والمحن.

هكذا نصل إلى قناعة، بأن كل المحن والمصاعب أمام المؤمنين إنما هي اختبار وامتحان وراءه كل الخير. وما عليهم إلا الثبات والعزم، والصبر والتجدد، والترابط والتوكل على الله وطلب العون منه وكسب رحمته ورضاه.

إن ما يتخذ الكفار من مؤامرات وما يكيدونه ويختططون له من سوء، يجب أن لا يدفع المؤمنين إلى الحزن والأسى والشعور بالضيق، بل على العكس يجب أن يكون عاملًا لزيادة التعلق بالرب وتقوية الإيمان واليقين والشوق إليه. وفي هذاخصوص يخاطب القرآن رسولنا محمد (ص) :-

﴿وَاصْبِرْ وَمَا صَرُّكَ إِلَّا بِاللهِ وَلَا تَحْزُنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ﴾  
(النحل) (١٢٧-١٢٨)

إِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةُ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ

(البقرة ١٥٦-١٥٧)

ومن تبعهم في طريق الهدایة. وفي سیرة سیدنا إبراهیم (ع) وصبره وثباته وتسليم أمره لربه وتوکله التام عليه، قدوة حسنة لكافة أهل الإیمان في كل عصر وزمان. ولقد كان إیمانه العمیق يجعله يرى كل ما يجري إنما هو ضمن تقدير محکم وخطبة ربانية. لذلك أیقـن أنـ أمر الله لا مـحـالـة وـاقـعـ، وـنـصـرـه وـتـوفـیـقـه لأـهـلـ الإـیـمانـ لاـ بدـ آـتـ

وـهـوـ مـعـهـمـ دـائـمـاـ، وـهـذـاـ وـعـدـهـ لـهـمـ، وـلـنـ يـجـعـلـ لـلـكـافـرـینـ عـلـىـ المـؤـمـنـیـنـ سـبـیـلـ ﴿الَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ فَتْحٌ مِّنْ اللَّهِ قَالُوا أَلَمْ نَكُنْ مَعْكُمْ وَإِنْ كَانَ لِكَافِرِينَ نَصِيبٌ قَالُوا أَلَمْ نَسْتَحْوِذْ عَلَيْكُمْ وَنَمْنَعْكُمْ مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَنْ يَجْعَلَ اللَّهُ لِكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا﴾ (النساء: ١٤١).

كل هذه الحقائق تدفع المؤمنين إلى الإیمان الشدید بقضاء الله الذي لا مرد لتقديره، وعليهم التوکل عليه والتمسک به وطلب العون والمدد منه

الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتُ اللَّهِ

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

### \* من قصة سيدنا إبراهيم (ع)، إشارات إلى أيامنا \*

في قوله تعالى ﴿ قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَى إِبْرَاهِيمَ ﴾ (الأنياء: ٦٩) يخبرنا تعالى أن النار لم تؤذ سيدنا إبراهيم (ع) مطلقاً، وهكذا خاتم الأنبياء فأول الكافرين واسقط في أيديهم ولم ينله أذى أو سوء. وفي هذه الآية إشارة وتلميح لنا ونحن وفي أيامنا هذه. (... الله أعلم ...).

ومن المعلوم لنا والثابت في أيامنا هذه، أنه يمكن صنع نسيج وقماش يتمتع بمزايا تكنولوجية عالية. تصنع منها ملابس وخيوط ومعدات تقاوم الحرارة ولا تتأثر بالنار أو المواد الحارقة الأخرى. وهذه المواد تقاوم اللهب وتتintel ببطء شديد. وعند انقطاع مصادر النار تعود فتنتطفئ وبسرعة. وهذه المزايا تكسب من يرتدي هذه الملابس مزيداً من الضمان والأمان وكسب الوقت الحرج، وكذلك تؤمن حرية التحرك والتصريف.

فالأنسجة والألياف والأقمشة المصنوعة من مواد كيميائية (مثل الزجاج والأramid والنوفوليد والكيريت والساران وأمثالها) لا تلتهب عند تلامسها بالنار وتقاوم الحرارة العالية. وتحضر هذه المنتوجات الخاصة لاختبارات وتجارب عديدة للتأكد من خصائصها الفيزيائية والكيميائية. وتصنع وتحاطط منها الملابس بكل أشكالها من قمصان وسرافيل وأغطية للرأس وأحذية، يختص باستعمالها الذين يعملون في المجالات الصناعية والظروف الصعبة مثل مصانع تكرير النفط والمواد الكيميائية وال الحديد والصلب وتأسيسات الكهرباء والغاز وصناعة الألمنيوم، وأعمال اللحام، والصناعات الإنسانية وإطفاء الحرائق ومحاربة الانفجارات.<sup>٤</sup>

ويمكننا استخراج المعاني والتأويلات من الآيات المذكورة فيما سبق، تدل على نوع من التوقع والتنبؤ بما يحصل من الصناعات والاختراعات ومن ضمنها الأنسجة المقاومة للحرائق واللهمب والنار. (ولكن الله أعلم وعنه الخبر اليقين).





**وَمَتَاعًا لِلْمُقْوِينَ فَسَبَّحْ بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ** ﴿الواقعة: ٦٨-٧٤﴾

عندما يقوم المؤمنون بدعوة الناس إلى التمسك بالأخلاق القوية وأحكام الدين، فإنهم يتخدون أساليب وإجراءات عديدة بحسب ما يتمتع به المخاطب من صفات وما يتخذه من ردود أفعال وتصرفات، ويحربون وسائل مختلفة لكل حالة. فإذا كان المخاطب يتمتع بعقل راجح وضمير حي ويتلقي آيات الله بعقل واع وقلب مفتح، فيكون قريبا جداً من الإيمان بالحق، ويكون تأثير الدعوة عليه إيجابياً والتبلیغ سهلاً وسلساً. أما إذا كان أفراد المجتمع يتصرفون بما كان عليه قوم سيدنا إبراهيم (ع) من الظلم والتعسف والقسوة، فإن الوسيلة المتبعة عندها تعتمد على إيقاظهم من غفلتهم وصمدهم بقوة وعنف ليواجهوا الحقيقة الناصعة. وأمثال هؤلاء لا يعترفون بقبول الحق المبين، ولو اقتنعوا به في دوائل أنفسهم فإن كبرياءهم وغرورهم يمنعهم من التنازل عما هم متمسكون به، ويعاندون في البقاء على الباطل ويرفضون حتى إعطاء آذان صاغية إلى سماع الرأي الذي يخالف رأيهم. وأمام هؤلاء الملحدين فإن طرح الأسئلة وسيلة ناجحة وحكيمة لضعضة مواقفهم وكسر عنادهم. وبذلك يقع في تناقض مع ما يحمله من أفكار ويكون شاهداً بنفسه على سخف وتفاهة ما يحمله من معتقدات وآراء. والحكمة الأخرى من وراء طرح الأسئلة هي قطع الطريق على المخاطب من التخلص من النقاش، لأن الإنسان – وكما يقول ذلك القرآن أيضاً – مخلوق مفتوح أمام المناقشة وتبادل الرأي. لذا فهو يضطر إلى اللجوء إلى الدفاع عن رأيه في حالة فتح المناقشة معه وإسماعه رأياً مخالفًا لما يحمله. وخير وسيلة لمنع اللجوء إلى الجدال العقيم هو طرح الأسئلة بطلب الإجابة عليها، مما يضطر المخاطب إلى مناقشة وتحليل أفكاره. إن الشيطان يوسوس للإنسان بالابتعاد عن سماع كل ما يدور من مواضيع حول الجننة والنار والحساب في اليوم الآخر، حتى يقطع طريق التفكير والتعمق فيه. وهنا تبدأ الأسئلة المطروحة بفتح الأذهان للتفكير والخوض في مواضيع لم يسبق الإطلاع عليها، مثل حقائق وجود الله تعالى والهدف من الحياة وماذا سوف يحصل بعد الموت، والحساب يوم القيمة وأمثالها.

## الحكم في دعوة سيدنا إبراهيم (ع)

### دعوة الناس إلى معرفة الحق والصواب عن طريق طرح الأسئلة عليهم

قام سيدنا إبراهيم (ع) بـلقاء سؤال على عبدة الأوثان حلب به انتباهم إلى عجز آلهتهم وأوثانهم وبطلان عقیدتهم.

﴿ قَالَ أَفَتَعْدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمْ ﴾  
(الأنبياء: ٦٦)

إن الوسيلة المتبعة والمعتمدة على طرح الأسئلة يجعل المخاطب يشعر بموقفه بنفس المنطق الذي يستعمله هو، وهذا إجراء مهم من وسائل التبليغ. فالملحدون والناكرون لوجود الله تصيبهم صدمة قوية عند إلقاء أسئلة عميقة وحكيمة عليهم. ذلك لأن وجود الخالق واضح أمام الأعين لقوته الدلائل عليه. كما واضح أيضاً راكبة منطق العيش بعيداً عن العقيدة والإيمان الصحيح بالخالق. أما الذين يحكمون ضمائراً لهم وعقولاً لهم فهم يدركون قدرة الله تعالى ومقدراته العظمى على التحكم بالمخلوقات جميعاً، بحكمته وعلمه بكل شيء. وينظمون حياتهم وطرز معيشتهم طبقاً لأوامره، متوكلاً من ذلك نيل رضاه. أما الذين يقعون تحت سيطرة الشيطان والغافلون عن الحق، فيحب إيقاظهم من غفلتهم، وإحساسهم بأنفسهم ومشاهدتهم الحق الواضح. وخير سبيل لتحقيق ذلك طرح الأسئلة عليهم بما يؤمن إيصالهم إلى بداية طريق الهدية. وفي القرآن، العديد من الآيات التي تدعو الناس إلى التفكير وعن طريق طرح الأسئلة عليهم:-

﴿ أَفَرَأَيْتُمْ الْمَاءَ الَّذِي تَشْرِبُونَ أَأَنْتُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنْ الْمَرْأَةِ أَمْ نَحْنُ الْمُنْزَلُونَ لَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَاجًا فَلَوْلَا تَشْكُرُونَ أَفَرَأَيْتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ أَأَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ الْمُنْشَئُونَ نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذَكَّرَةً ﴾

يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللَّهِ وَآمِنُوا بِهِ  
يَغْفِرُ لَكُم مِّنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُحِرِّكُمْ مِّنْ  
عَذَابٍ أَلِيمٍ وَمَنْ لَا يُحِبُّ دَاعِيَ اللَّهِ  
فَلَيَسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيَسَ لَهُ مِنْ  
دُوَّلَةٍ أُولِيَاءُ أُولَئِكَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ

(الْأَحْقَاف ٣٢-٣١)



قَالَ رَبُّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلًا وَنَهارًا  
فَلَمْ يَزِدْهُمْ دُعَائِي إِلَّا فَرَارًا وَإِنِّي كُلَّمَا  
دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَابِعَهُمْ  
فِي آذَانِهِمْ وَاسْتَغْشَوْا نِيَابَهُمْ وَأَصْرُوا  
وَاسْتَكْبَرُوا اسْكِنَارًا ثُمَّ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ  
جِهَارًا ثُمَّ إِنِّي أَعْلَمُ لَهُمْ وَأَسْرَزْتُ  
لَهُمْ إِسْرَارًا

(نوح ٩٥)

بِهِ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا وَسَعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشْرَكْتُمْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزَّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بُظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ وَتَلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مِنْ نَشَاءٍ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴿٨٠-٨٣﴾ (الأنعم: ٨٣-٨٠)

من خصائص التبليغ الذي قام به سيدنا إبراهيم (ع)، إخلاصه وصراحته. وعندما كان يتحدث إلى مخاطبيه عن وجود الله تعالى كان ينزل إلى أعماق ضمائركم بأقوال صريحة وحجج دامغة، يحدركم من الاعتماد على غيره أو الخوف من أي مخلوق أو إظهار العبودية لغير الله، مظها من الشجاعة والثبات على العقيدة القدر العظيم. وكان يكرر ويدركم بمدى ضحالة تفكيرهم في اتخاذكم الأصنام معبودا. وفي هذا المجال، يخبر القرآن المؤمنين ما يجب أن يقوموا به:-

﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعَظِّمْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيغاً﴾ (النساء: ٦٣)

إن الإيمان العميق الذي كان في قلب سيدنا إبراهيم (ع) دفعه إلى التوجه إلى قومه الذين وقفوا كلهم ضده وأمام رسالته، مخاطبا إياهم بأسلوب فيه الحكمة والمنطق السليم الصادر من إيمانه العميق واندفاعه وحماسه لتبليغ رسالته. ولما كان قومه عبارة عن حشد من الجهلاء لا يعيرونها انتباهم ولا يصغون إليها، فقد لجأ إلى أسلوب آخر، وأجاب على حجتهم بآيات بينات.

وفي آية قرآنية يأمر الله تعالى المؤمنين:

﴿فَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجْهِي لِلَّهِ وَمَنْ اتَّعَنِي وَقُلْ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَالْأُمَمِّينَ أَسْلَمْتُمْ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدْ اهْتَدُوا وَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَاغُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ﴾ (آل عمران: ٢٠)

## أهمية إظهار الشجاعة والوضوح والصراحة في الدعوة والتبلیغ

إن سيدنا إبراهيم (ع) نبي كريم دعا الناس إلى الهداية ومعرفة الله تعالى، وهو مثل بقية أنبياء الله الكرام أرشد الناس إلى طريق الإيمان القويم، ودعاهم إلى التقرب من ربهم لنيل رضاه وكسب أفضاله ونعمه، والتحلي بالأخلاق القويمة وتنظيم حياتهم ومعيشتهم في حياتهم الدنيا في إطار التهيئ لل يوم الآخر. وكان من وسائل الدعوة التي انتهجهها المرسلون أمثلة لما يحب على المؤمنين اتباعها من سبل ووسائل ناجحة في نشر دين الله وتبلیغ رسالته إلى الناس كافة.

كان الناس الذين قام الأنبياء بدعوتهم يتصرفون بكثير من الظلم والقسوة والجبروت. ولكن ربنا الكريم - وكما جاء في الآية التي يوجه رسولنا الكريم فيها-

﴿فَلَذِكَ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أُمْرَتْ وَلَا تَسْبِعَ أَهْوَاءَهُمْ وَقُلْ آمَنْتُ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنْ كِتَابٍ وَأُمِرْتُ لَأَعْدَلَ بَيْنَكُمُ اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ لَا حُجَّةَ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ اللَّهُ يَجْمِعُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ﴾  
(الشورى: ١٥)

اختار الأنبياء والمرسلين من بين الناس لما كانوا يتمتعون بها من إيمان عميق واستقامة وقوى وأخلاق رفيعة لتبلیغ رسالته والدعوة لإتباع دينه، يتغعون الأجر والثواب من الله وحده.

وكان يواجه سيدنا إبراهيم (ع) قومه الذين أصرروا على الكفر والإنكار بعناد وتمسکوا بآرائهم ودافعوا عنها، ودخلوا في مناقشات وجداول مهما قدم لهم من أدلة واثباتات على ضعف عقيدتهم وبطلان مبدأ الشرك بالله:  
﴿وَحَاجَهُ قَوْمٌ هُوَ قَالَ أَتَحَاجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَانِي وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ

## التفكير العميق والتحرك ضمن خطة

بحثنا في الفصل السابق لجوء سيدنا إبراهيم (ع) على العديد من الوسائل والأساليب في مخاطبة قومه عند التبليغ عن دعوته. ويتبين وجود تحطيط مسبق لما قد يتعرض له أو يواجهه منهم. ويخبرنا القرآن أن الأنبياء امتازوا بمزايا جسمانية وعقلية فائقة ولهما الله لهم وهيئهم لتحمل أعباء الرسالة وتبعاتها من فكر وقاد وحكمة رصينة وعلم غزير وإدراك وبصيرة ثاقبة. وتظهر هذه الخصائص بجلاء في شخص سيدنا إبراهيم (ع). وقد حمل فعلاً الأمانة التي كلفها بها الله تعالى وعلى أجمل صورة وأكمل وجه مستخدماً كل ما تتوفرت له من إمكانات في سبيل تبليغ الرسالة إلى قومه.

كان في مواجهة سيدنا إبراهيم (ع) حشد من الناس، وصل بهم الحال من الضيق منه إلى تهديده بالنفي أو الرجم بل والقتل والإبادة. غير إنه أفسد عليهم كيدهم وتأمرهم بادعائه المرض فأبعدهم عنه:

﴿إِذْ قَالَ لِأَيْهَ وَقَوْمَهُ مَاذَا تَعْبُدُونَ ثُفَّكَآللَّهَ دُونَ اللَّهِ تُرِيدُونَ فَمَا طَنَّكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ فَنَظَرَ نَظَرًا فِي الْجُومِ فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ فَتَوَلَّوْا عَنْهُ مُدَبِّرِينَ﴾ (الصفات: ٨٥ - ٩٠)

إن قيام سيدنا إبراهيم (ع) بإبعاد المشركيين عنه، يعتبر خطة ناجحة لأنه تخلص من أذاهم وشرهم. وعندما بقي وحيداً قام بتحطيم الأصنام، ولو لم يكن قد قام بهذا الإجراء لما خلا له الجو للتحرك والتصرف مع الأواثان. إن هذه الخطة الدقيقة تدل على مدى عمق الإيمان لديه وشدة تعلقه بربه واندفاعه وشوقه لتنقية أفكار المشركيين من الشرك وعبادة الأواثان، وتبلیغ رسالته ربها. وقد أظهر شجاعة نادرة بتحمله كافة المخاطر ومتجاوزاً المصاعب والعقبات. لم يكن ينتظر أي أفضال أو منفعة من أحد، وقابل السيئة بالحسنة متوكلاً على الله تعالى رفيعة عند ربها.

وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ  
أَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا يَتَنَبُّوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُمْ  
مَنْ هَدَى اللَّهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ  
الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانظُرُوا  
كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ

(النحل ٣٦)

﴿قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَطِقُونَ﴾ (الأنباء: ٦٣)

هذا الجواب المفحم من سيدنا إبراهيم (ع) وضع القوم في موقف محرج أمام حقيقة كونهم يعبدون أصناماً جامدة من أحجار وأخشاب صماء يدعون قدرتها على التحكم في تسيير أمور الكون. وفي وقت وقعت صاغرة وحقرة ومتناشرة الأجزاء. ولم يحيروا جواباً. ذلك لأن الأصنام الجامدة لم تستطع عمل أي شيء لحماية نفسها ودفع الضرر والأذى عنها. هذه حقيقة واضحة أمامهم لا يقدرون ردّها أو إنكارها، ولكنهم لا يقدرون على الاعتراف بها رغم اقتناع ضمائرهم ودخول أنفسهم. وسبب هذا التعمت ذكره القرآن الكريم بـ

﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنُتْهَا أَنفُسُهُمْ طُلْمًا وَعُلُوًّا فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ﴾ (التمل: ١٤).

ومما يلاحظ في دعوة سيدنا إبراهيم (ع) هو قيامه بتسفيه آراء وعقائد قومه بشكل تام قبل أن يقوم بتبليلهم برأي بديل. وهذا فضل كبير من الله عندما أعطاهم الحكمة البالغة وحسن الخطاب والحججة المقنعة، والتي أظهرها جميعاً في أساليب دعوته وقضى تماماً على ما كان يتسلّل به قومه من مبادئ وعقائد منحرفة بعد أن عرى حقيقتها وأظهر بطلانها. هذا الرسول الكريم الذي أرسله ربّه نذيراً ومنقذاً لقومه استطاع بفضل الله وعونه أن يظهر بطلان وخسران الشرك، وتقديم دين الحق المبين وعقيدة التوحيد وعبادة رب العالمين المقتدر على جميع خلائقه.

هذه الدعوة الإلهية وما اتبّعها سيدنا إبراهيم (ع) من وسائل التبليغ التي ذكرناها، تعتبر قدوة صالحة لكل المؤمنين لأخذ الدروس منها والإقتداء بها في بيان ونشر الأخلاق القرآنية. وقد أظهر سيدنا إبراهيم (ع) مدى الحكمة في اتباع أسلوب تفنيد وتهوين رأي المشركيين قبل البدء بتقديم الرأي البديل المستمد من الوحي الإلهي في الدعوة إلى عبادة الواحد الأحد الذي بيده ملائكة كل شيء والمحيط بكل المخلوقات التي أوجدها من العدم، صاحب

إن القرآن يذكر لنا مثلا آخر في تطبيق مبدأ "إظهار الخلل في شيء ما يهدف إنقاذه من يد الظالم"، وذلك في قصة سيدنا موسى (ع) مع الرجل الصالح خضر (ع) وكما ورد في الآية:

﴿فَانطَلَقا حَتَّى إِذَا رَكِبَا فِي السُّفِينَةِ خَرَقَهَا قَالَ أَخْرَقْتَهَا لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا لَقْدِ جُنْتْ شَيْئًا إِمْرًا﴾ (الكهف: ٧١)

وَكَانَ وَرَاءُهُمْ مَلِكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينةٍ غَصْبًا ﴿الكهف: ٧٩﴾

كان العبد الصالح خضر (ع) قد أعطاه الله علما من لدنه. وقام بخرق السفينية ليعييها لما يتوقع حصوله في المستقبل. ويرد في الآيات ثناء ومديح سيدنا خضر، وذكر لفضائله وتقواه وتوكله على ربه، وأنه لا يأتي منه إلا الخير والبركة. فهو عندما خرق السفينية كان له من وراءه أهداف وغایات. لأنه كان يعلم أنه هناك ملك يأخذ كل سفينية غصبا، وبذلك حاول معاونة الفتية المساكين الذين لا يملكون غير هذه السفينية. ودفع عنهم ظلم الظالمين. ولجأ إلى عمل عيب ظاهر في السفينية ليبعد أطماع الملك وكان تخريبه بدرجة مقبولة يمكن إصلاحها مستقبلا بيسر وسهولة، واستخدامها ثانية بعد أن يكونوا قد أنقذوها من الغصب والاستيلاء.

وتوضح الآيات شخصية سيدنا خضر والتزامه بتنفيذ أوامر ربه دون تردد أو تماهٍ، وشعور الرحمة والشفقة تجاه المقهورين من الناس وقيامه بمساعدة المؤمنين ومعاونتهم، وصبره على الشدائـد وقوـة قراره وثباته عليه إلى جانب حكمته وعقلـه الـراجـح. (لمزيد من التفاصـيل، راجـعوا : علامـات آخر الزـمان في سورة الكـهـف، لـهـارـون يـحيـيـ).

وقام سيدنا إبراهيم (ع) بخطبة مماثلة بشأن الأصنام عندما حطمها جميعها تاركا صنما واحدا فقط. وعندما رأى المشركون ما حصل لآلهتهم حاولوا اتهام سيدنا إبراهيم (ع) ومعاقبته على ما قام به، وهنا ظهرت الخطبة التي كان سيدنا إبراهيم (ع) قد أعد لها مسبقا لمواجهة الموقف:

كُلَّ سَفِيْرَةٍ حُصِبًا  
(الكهف ٧٩)



وَكَانَ وَرَأْعَهُمْ  
مَلَكٌ يَأْخُذُ



## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

وعقائد منحرفة بعد أن عرى حقيقتها وأظهر بطلانها. هذا الرسول الكريم الذي أرسله ربنا نذيراً ومنقذاً لقومه استطاع بفضل الله وعونه أن يظهر بطلان وخرسان الشرك، وتقديم دين الحق المبين وعقيدة التوحيد وعبادة رب العالمين المقتدر على جميع خلائقه.

هذه الدعوة الإلهية وما اتبعها سيدنا إبراهيم (ع) من وسائل التبليغ التي ذكرناها، تعتبر قدوة صالحة لكل المؤمنين لأنّه أخذ الدروس منها والإقتداء بها في بيان ونشر الأخلاق القرآنية. وقد أظهر سيدنا إبراهيم (ع) مدى الحكمة في اتباع أسلوب تفنيد وتهوين رأي المشركين قبل البدء بتقديم الرأي البديل المستمد من الوحي الإلهي في الدعوة إلى عبادة الواحد الأحد الذي بيده ملائكة كل شيء.

القدرة والجبروت والذى بفضله وإرادته – إذا ما شاء ذلك – يفتح قلوب البشر  
أمام دين الحق بيسير وسهولة.

هذا الحواب المفحم من سيدنا إبراهيم (ع) وضع القوم في موقف محرج  
أمام حقيقة كونهم يعبدون أصناماً جامدة من أحجار وأخشاب صماء يدعون  
قدرتها على التحكم في تسيير أمور الكون. وفي وقت وقعت صاغرة وحقرة  
ومنتاثرة الأجزاء. ولم يحروا حواباً. ذلك لأن الأصنام الجامدة لم تستطع عمل  
أي شيء لحماية نفسها ودفع الضرر والأذى عنها. هذه حقيقة واضحة أمامهم  
لا يقدرون ردتها أو إنكارها، ولكنهم لا يقدرون على الاعتراف بها رغم اقتناع  
ضمائرهم ودخول أنفسهم. وسبب هذا التعلق ذكره القرآن الكريم بـ  
﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنْتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ  
عَاقِبَةُ الْمُفْسِدِينَ﴾ (النمل: ١٤).

ومما يلاحظ في دعوة سيدنا إبراهيم (ع) هو قيامه بتسفيه آراء وعقائد  
قومه بشكل تام قبل أن يقوم بتبلیغهم برأي بدیل. وهذا فضل كبير من الله  
عندما أعطاه الحکمة البالغة وحسن الخطاب والحججة المقنعة، والتي أظهرها  
جميعاً في أساليب دعوته وقضى تماماً على ما كان يتسلل به قومه من مبادئ

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

يقدم لهم من صنوف التكريم وحسن الضيافة،  
 مما يظهر سلامة التصرف المطلوب من  
 المسلمين الالتزام به، وهي إكرام الضيف  
 حتى قبل أن يبادر بطلبها، وكما قام به سيدنا  
 إبراهيم (ع) في إعداد ما يتطلبها هذا التكريم دون  
 إشعار الضيوف بها مقدما.

( فَرَاغَ إِلَى أَهْلِهِ فَجَاءَ بِعِجْلٍ سَمِينٍ فَقَرَبَهُ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا  
 تَأْكُلُونَ (الذاريات : ٢٦-٢٧)

لم يسألهم إذا ما كانوا بحاجة إلى طعام ولم يشعرهم أنه أعد لهم  
 عشاءهم، لأن الضيف عادة يتتردد في إظهار أي طلب من ضيفه وخاصة  
 حاجته إلى الطعام. إن إعداد متطلبات الضيافة التي أبدتها سيدنا  
 إبراهيم (ع) دليل على مدى الاهتمام والتقدير لضيفه، عندما  
 قدم لهم " عحلا سمينا " يدل على التقدير العالي وحسن  
 الضيافة بأجمل صورة. وعندما دعاهم " ألا تأكلون " أظهر  
 أيضا من الآداب الرفيعة ما تصلح أن تكون مثلا.

والمحيط بكل المخلوقات التي أوجدها  
من العدم، صاحب القدرة والجبروت والذى  
بغضله وإرادته - إذا ما شاء ذلك - يفتح قلوب  
البشر أمام دين الحق بيسر وسهولة.

## سيدنا إبراهيم (ع) يستقبل رسول ربه

من نعم الله تعالى على سيدنا إبراهيم  
(ع) إرسال الملائكة لنصرته ودعمه،  
وكمما يخبرنا القرآن فقد أتاه رسول ربه على

صورة وشكل بشر:-

﴿ هَلْ أَتَاكَ حَدِيثُ صَيْفِ إِبْرَاهِيمَ الْمُكَرَّمِينَ إِذْ دَخَلُوا  
عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُنْكَرُونَ ﴾ (الذاريات:  
٢٤-٢٥)

﴿ وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامٌ  
فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلٍ حَنِيدٍ ﴾ (هود: ٦٩)

ويظهر أن سيدنا إبراهيم (ع) أدرك أن ضيوفه ليسوا بأناس عاديين.

## ما جاء رسول الله من بشائر

هذا التصرف الغريب من الضيوف  
تجاه مضيفهم رغم ما أظهره من كرم  
وحسن استقبال وضيافة، أوجد لديه  
بعض الشكوك واقتنع أن وراءهم أمر  
حلل. وهنا أظهر هؤلاء الملائكة  
الذين تقمصوا صورة بني البشر، أدبا  
جما وتصرفا لائقا معه، مما زاد من  
حيرته معهم. وأخيرا كشف الضيوف  
عن هوياتهم الحقيقة وفاجأوه بإخباره



## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

يذكر الله حيرة إبراهيم وزوجته والتي ما كان لها أن تحصل:

﴿قَالُوا أَتَعْجِبُنَا مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُمْ أَهْلَ الْبَيْتِ﴾

إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ (هود: ٧٣)

وأخيراً قام الضيفان بتذكير سيدنا إبراهيم (ع) :

﴿قَالُوا بَشِّرْنَاكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُنْ مِنَ الْقَانِطِينَ﴾ (الحجر: ٥٥)

أن اليأس والقنوط من رحمة الله من صفات المبتعدين عن الدين وتعاليمه. الذين يقعون في الإحباط عندما لا تتحقق إحدى أمنياتهم. وهذا فيه الكثير من معاني عدم التقدير لرب العالمين. ولكن سيدنا إبراهيم (ع) كان من حسن الشيم ما جعله يتوقع أن تصيبه رحمة ربه في كل آن وحين.

إن المؤمن يعرف قدرة الله تعالى ويدركها جيداً. ويأمل من ربه تحقيق مطالبيه وهو واثق منه تعالى. وهنا يجب عدم نسيانحقيقة أن الله هو الذي يتحكم ويقدر تهيئة الأسباب التي تأتي منها النتائج، وهو الذي خلق وأوجد سنن الطبيعة وقوانينها. وإذا أراد تحقيق أمر فيكتفيه أن يقول له "كن" فيكون. وأن كل شيء ممكن عند الله، فالمؤمن يبقى على أمل وثقة دائماً. وفي الآية يظهر لنا الله قدرته المطلقة:

﴿بَدِيعُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ (البقرة: ١١٧)

هذا السر الإلهي الذي فهمه وأدركه الإنسان المؤمن، يجعله يعتقد جازماً أن كافة المصاعب والعقبات التي تظهر أمامه إنما هي من تقديره. تعالى، فالذي أوجد وخلق "العقل" قادر على عكس الأمر تماماً. وهذا ما حصل فعلاً في قصة سيدنا إبراهيم (ع)، فأنعم عليه ربه بخلف صالح رغم تقدمه في العمر ووضع

البشرة بولادة خلف له:

﴿إِذْ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَامًا قَالَ إِنَّا مِنْكُمْ وَجُلُونَ قَالُوا لَا تَوْجَلْ  
إِنَّا نُبَشِّرُكُ بِغَلامَ عَلِيهِ﴾ (الحجر: ٥٢-٥٣)

أمام هذا الخبر المفاجئ، سيطرت الحيرة عليه وعلى زوجته لأنهما  
كانا قد تقدما في العمر كثيراً، ولأن امرأته كانت عاقراً، وجاء جوابه  
لضيوفه:

﴿قَالَ أَبْشِرْتُمُونِي عَلَى أَنْ مَسَّنِي الْكِبَرُ فِيمَ تُبَشِّرُونَ قَالُوا بَشَّرْنَاكَ  
بِالْحَقِّ فَلَا تَكُنْ مِنَ الْقَانِطِينَ﴾ (الحجر: ٤-٥) (٥٥-٥٦)  
﴿وَأَمْرَأَتُهُ قَائِمَةً فَضَحِّكَتْ فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ  
يَعْقُوبَ قَالَتْ يَا وَيْلَتَا أَلَدْ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ  
عَجِيبٌ﴾ (هود: ٧١-٧٢)

اعتبر سيدنا إبراهيم (ع) هذا الخبر المفرح معجزة كبرى، وعندما  
سألتهم زوجته كيف يتمنى لها أن تلد وهي بهذا العمر، جاءها الجواب:  
(قَالُوا كَذَلِكَ قَالَ رَبُّكِ إِنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ الْعَلِيمُ) (٣٠) (الذاريات). وفي آية أخرى

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

زوجته العاقر. فالذي يحيى ويميت والذي ينعم بالحياة هو الله جل شأنه.

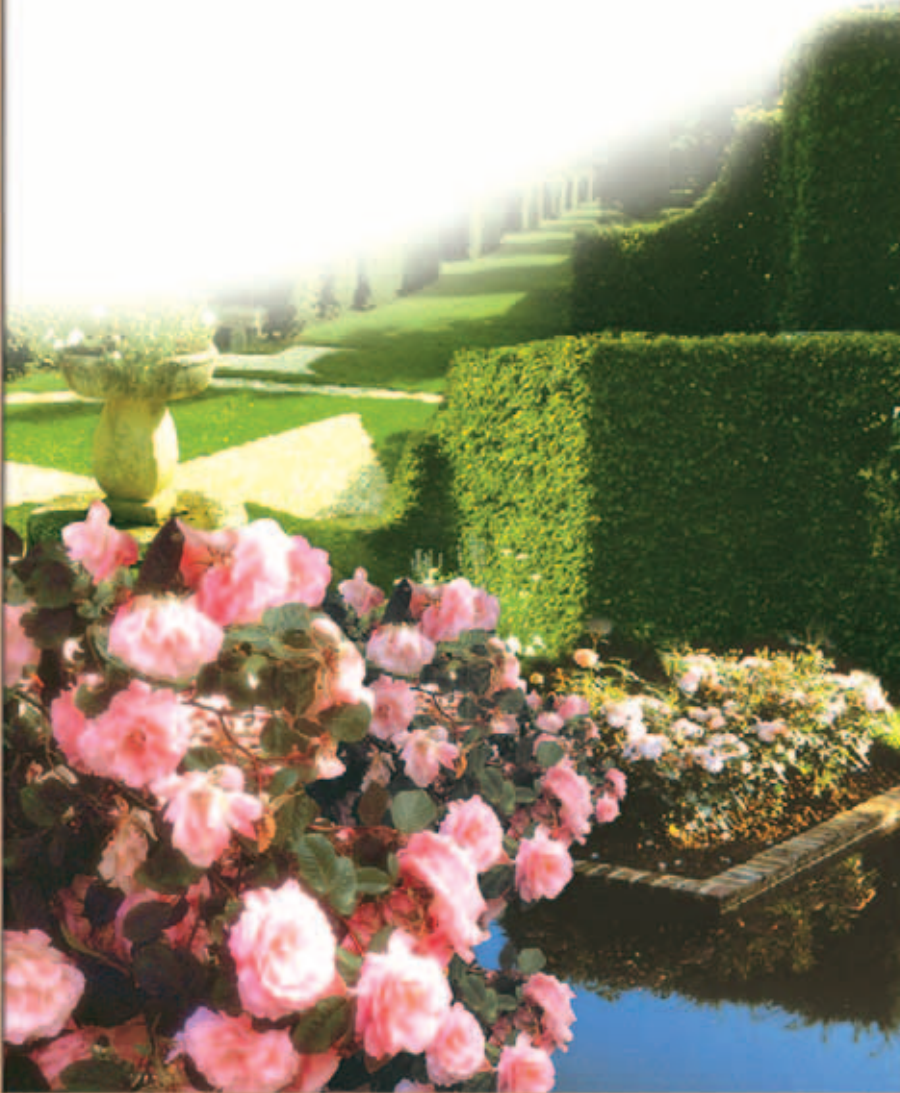
هكذا يخبرنا الله تعالى عن إحدى معجزاته حينما منح سيدنا إبراهيم

(ع) وزوجته طفليهما في وقت لم يخطر ذلك على بالهما لاستحالة الأمر

كما يظهر لهما. وربما في هذه الرواية تلميح وأشاره من بعيد إلى إمكانية

إيجاد علاج للعقم كما يحصل في أيامنا هذه نتيجة الأبحاث الطبية

والتقدم العلمي ( والله أعلم ...).



إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ  
لَهُ كُنْ فَيَكُونُ فَسُبْحَانَ الَّذِي  
بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ  
تُرْجَعُونَ

(ياسين ٨٣)

﴿ قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيَّهَا الْمُرْسَلُونَ قَالُوا إِنَّا أُرْسَلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُّجْرِمِينَ لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِّنْ طِينٍ مُّسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ ﴾  
 (الذاريات: ٣١-٣٤)

ثم تستمر الآيات في سرد ما جرى بين رسول الله وسيدنا إبراهيم  
 (ع):-

وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُوا إِنَّا مُهْلِكُو أَهْلِ هَذِهِ الْقُرْيَةِ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُوا ظَالِمِينَ  
 ﴿ قَالَ إِنَّ فِيهَا لُوطًا قَالُوا نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَنْ فِيهَا لَنُنْجِيَنَّهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا امْرَأَتُهُ كَانَتْ مِنَ الْغَابِرِينَ ﴾ (العنكبوت: ٣١-٣٢)

﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ الرَّوْعُ وَجَاءَتْهُ الْبُشْرَى يُجَادِلُنَا فِي قَوْمٍ لُوطَ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهٌ مُنْيِبٌ يَا إِبْرَاهِيمُ أَعْرِضْ عَنْ هَذَا إِنَّهُ قَدْ جَاءَ امْرُ رَبِّكَ وَإِنَّهُمْ آتِيهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودٍ ﴾ (هود: ٧٦)

وفي سورة أخرى، يرد خبر هلاك قوم لوط على الشكل الآتي:  
 ﴿ قَالُوا إِنَّا أُرْسَلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُّجْرِمِينَ إِلَّا آلَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنْجُوهُمْ أَجْمَعِينَ إِلَّا امْرَأَتُهُ قَدَرْنَا إِنَّهَا لَمِنَ الْغَابِرِينَ ﴾ (الحجر: ٥٨-٦٠)

إن الله تعالى أخبر في كتابه الحكيم أن المؤمنين لن تصيبهم أذى رغم عيشهم وسط قوم من الكفار والمشركين والذين يعادون الله ورسله. ولهذا فقد أخبر الرسل سيدهنا إبراهيم (ع) وسيدنا لوط (ع) ما ينبغي لهم أن يقوموا بها من إجراءات وقائية، وعلى أثر ذلك هاجرا ومن معهما من المؤمنين وابعدوا عن تلك المناطق التي سوف تتعرض لغضب الله.

## ما جاء الرسل من أخبار

كان الخبر الأول الذي جاء بها الرسل إلى سيدنا إبراهيم (ع)، البشارة بولادة طفل له سوف يكون من الصالحين. والخبر الآخر هو عن هلاك وفباء قوم لوط (ع) الذي كان قد آمن معه (كان سيدنا لوط (ع) قد أرسله الله إلى قوم يعملون الخبائث، لإرشادهم إلى الهدى وترك هذه العادة القبيحة - إتيان الذكور دون الإناث). وكان قد عاصر سيدنا إبراهيم (ع) وعاش في نفس المنطقة الجغرافية. (سنورد تفاصيل عن حياته وسيرته في القسم الثاني من الكتاب).  
ويذكر لنا القرآن كيف جاء سرد هذا الخبر:-



## أبناء سيدنا إبراهيم (ع)" سيدنا إسماعيل وسيدنا اسحق (ع)"

جاءت البشارة بإنعام الله على سيدنا إبراهيم (ع) بولد صالح بعد أن كان قد دعا رباه أملأ في لطفه وكرمه عليه بهذا الشأن :

﴿رَبِّ هَبْ لِي مِنْ الصَّالِحِينَ﴾ (الصافات: ١٠٠)

كان دعاؤه من الله أن يسعده بإنسان صالح وليس مجرد خلف من نسله، ليقوم من بعده بتحمل مسؤولية الاستمرار بالدعوة إلى الله وتوحيده. وظهر من جوابه إلى ضيوفه الرسل عدم توقعه ولادة من يخلفه. عند ذلك جاءته البشرى من ربه " غلام حليم " :- ﴿قَالَ أَبَشَّرْتُمُونِي عَلَىٰ أَنْ مَسَنِي الْكِبِيرُ فَبِمَ تُبَشِّرُونَ﴾ (الحجر: ٤٥). ولكن الله تعالى أظهر إحدى معجزاته ووهب له ولدا صالحا من أمراته العاقر بعد أن بلغا من العمر عتيما:-

هذه المعجزة الربانية في قصة سيدنا إبراهيم (ع) تكررت وبنفس الصيغة

مع سيدنا زكريا (ع)، حيث بشره رباه بولد صالح يخلفه من بعده:-

﴿ذَكَرُ رَحْمَةً رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِيَا إِذْ نَادَى رَبَّهُ نَدَاءً حَفِيَّا قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظُümُ مِنِي وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْئًا وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَائِكَ رَبِّ شَقِيًّا وَإِنِّي خَفْتُ الْمَوَالِيَ مِنْ وَرَائِي وَكَانَتْ امْرَأَتِي عَاقِرًا فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا يَرْثِي وَبَرَثَ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ وَاجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا يَازِكَرِيَا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بِغَلامٍ اسْمُهُ يَحْيَى لَمْ نَجْعَلْ لَهُ مِنْ قَبْلٍ سَمِيًّا قَالَ رَبِّ أَنِّي يَكُونُ لِي غَلامٌ وَكَانَتْ امْرَأَتِي عَاقِرًا وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبِيرِ عَتِيَا قَالَ كَذَلِكَ قَالَ رَبِّكَ هُوَ عَلَيَّ هَيْنَ وَقَدْ حَلَقْتُكَ مِنْ قَبْلٍ وَلَمْ تَكُنْ شَيْئًا﴾ (مريم: ٩-٦)

فَبَشِّرْنَاكُمْ بِنُعْلَامٍ حَلِيمٍ  
(الصافات: ١٠١)

إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ  
لِرَبِّ الْعَالَمِينَ وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيمَ كَبِيْرَهُ  
وَيَعْقُوبَ يَا كَبِيْرَهُ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَنِي لَكُمْ  
الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمُ مُسْلِمُونَ

(البقرة: ١٣١-١٣٢)

وكان سيدنا زكريا قد دعا ربه أيضا بولد يخلفه ويرثه من بعده، وهنا لا بد أن نذكر أن الهدایة هبة من الله تعالى يهبها لمن يشاء من عباده ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ﴾ (القصص: ٥٦)

ولنا في سيدنا نوح (ع) خير مثال. فهذا النبي الكريم الصابر على كفر قومه والذي بذل في سبيل هدايتهم الجهود المضنية طوال سنين عديدة يدعوهم فيها، كان ابنه من لم يهتدوا معه بل أصر على الكفر والعصيان، فأهلكه الله

مع بقية قومه من الكفار وغرق معهم في الطوفان

﴿قَالَ سَآوِي إِلَى جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ الْمَاءِ قَالَ لَا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلَّا مَنْ رَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ﴾ (هود: ٤٣)

لقد بشر الله سيدنا إبراهيم (ع) بأولاد صالحين. ويدرك لنا القرآن أنهم من أنبيائه المختارين ومن الصالحين والخاشعين من عباده، وهم سيدنا إسماعيل وسيدنا اسحق (ع) اللذان كانوا خير خلف لخیر سلف من حيث الالتزام بالخلق والشيم الفاضلة من التوكل على ربهم والسعى لكسب رضاه ورحمته. وبعد أن جاءته البشرى سارع سيدنا إبراهيم (ع) إلى مناجاة ربه

مبدياً من الشكر والثناء ما ورد نصه في القرآن: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبِيرِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ﴾ (إبراهيم: ٣٩)

يصف القرآن مزايا سيدنا إسماعيل (ع) بأنه كان صديقاً نبياً وكان

صادق الوعد ومن المرسلين

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

الاهتمام المخلص:

﴿رَبَّنَا إِنَّيْ أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَّتِي بَوَادَ غَيْرَ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمَ  
رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَفْشَدَةَ مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَأَرْزُقْهُمْ مِنْ  
الشَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ﴾ (إبراهيم: ٣٧)

وسوف نورد جملة من الآيات عن عناية الله ولطفه ورعايته لآل

إبراهيم:

﴿وَكَذَلِكَ يَجْتَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ وَيُتَمِّمُ نِعْمَتَهُ  
عَلَيْكَ وَعَلَى آلِ يَعْقُوبَ كَمَا أَتَمَّهَا عَلَى أَبْوَيْكَ مِنْ قَبْلِ إِبْرَاهِيمَ  
وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾ (يوسف: ٦)  
﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِ النُّبُوَّةَ وَالْكِتَابَ  
وَآتَيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ﴾  
(العنكبوت: ٢٧)

﴿وَإِنَّهُمْ عِنْدَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَينَ الْأَخْيَارِ وَإِذْكُرْ إِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ  
وَذَا الْكَفْلِ وَكُلُّ مِنَ الْأَخْيَارِ هَذَا ذَكْرٌ وَإِنَّ لِلْمُتَقْيَنِ لَحُسْنَ مَآبٍ  
جَنَّاتٍ عَدَنَ مُفَتَّحَةً لَهُمُ الْأَبْوَابُ مُتَكَبِّنَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَاكِهَةٍ  
كَثِيرَةٍ وَشَرَابٍ وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ أَتْرَابٌ هَذَا مَا تُوعَدُونَ  
لِيَوْمِ الْحِسَابِ إِنَّ هَذَا لَرْزُقُنَا مَا لَهُ مِنْ نَفَادٍ﴾ (ص: ٤٧-٥٤)  
﴿فَلَمَّا أَعْتَزَلُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ  
وَكَلَا جَعَلْنَا نَبِيًّا وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِنْ رَحْمَتِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانًا صِدقٍ  
عَلِيًّا﴾ (مريم: ٤٩-٥٠)

ويذكر الله تعالى في آيات الذكر الحكيم، المقام الرفيع لسيدنا إبراهيم

(ع) وذريته من بعده، الذين وهبهم الكتاب والحكمة والنبوة والحكم:  
﴿أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ

﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِسْمَاعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًّا وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ وَكَانَ عِنْدَ رَبِّهِ مَرْضِيًّا ﴾ ( مريم: ٥٤-٥٥ )

وأن الله رضي عنه وأرضاه.

أما سيدنا اسحق فقد رزقه الله بابنه ( سيدنا يعقوب (ع)). كان سيدنا إبراهيم (ع) لا يزال على قيد الحياة، وكان من عباد الله الصالحين ونبياً من الصادقين وأنعم عليه ربها نعمة كبرى ﴿لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ آيَاتٌ لِّلْسَّائِلِينَ﴾ ( يوسف:٧)، ويشي عليه القرآن الكريم بأنه كان من الذين يغون الآخرة على الحياة الدنيا وأنه كان على حلق عظيم .

وترد في آيات عديدة أوصاف وخصال اسحق ويعقوب (ع) وما كانا

يتمتعان به من أصالة وشيم عالية:

﴿إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالصَةِ ذِكْرِ الدَّارِ وَإِنَّهُمْ عِنْدَنَا لَمَنْ الْمُصْطَفَيْنَ﴾  
الأَخِيَارُ (ص: ٤٦-٤٧)

وَهَبْنَا لِهِ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلُّا جَعَلْنَا صَالِحِينَ وَجَعَلْنَا هُمْ أَئِمَّةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فَعْلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَةِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ كَانُوا إِنَّا عَابِدُنَا (الأنسان: ٧٢-٧٣)

وَيَشْرُنَاهُ يَاسْحَاقُ نَبِيًّا مِّنَ الصَّالِحِينَ ﴿الصَّافَات١٢﴾

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَنْتَ عَلَيْ سَيِّدِنَا إِبْرَاهِيمَ (ع) وَوَرَدَ ذَلِكَ فِي الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ

ذاكرا صفاتـه الحميدة من الإيمان العميق و توجهـه إلى الله و توكلـه الكامل عليه.

ولعله يعتبر خير قدوة للمؤمنين في صبره وحلمه وما أظهره من ثبات وإيمان

وثقة بالله عندما تحل المصاعب والملمات. وفي دعائه لأولاده يظهر مدى

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لِلَّذِي بِكَةً مُبَارَّكًا وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾

(آل عمران: ٩٦-٩٧)

وقد حقق ونفذ سيدنا إبراهيم (ع) الواجب الإلهي الذي كلف به وهو إعادة بناء الكعبة مع سيدنا إسماعيل (ع)، ويدرك القرآن عن هذا الموضوع وما أوحى الله إلى نبيه:

﴿ وَإِذْ بَوَأْنَا لِإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَنْ لَا تُشْرِكْ بِي شَيْئًا وَظَهَرْ بَيْتِي لِلْطَّائِفَيْنَ وَالْقَائِمَيْنَ وَالرُّكْعَ السُّجُودِ وَأَذْنَ فِي النَّاسِ بِالْحِجَّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلِّ فَجْعَ عَمِيقٍ لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَدْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ فَكُلُّوْنَاهَا وَأَطْعُمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ ﴾ (الحج: ٢٦-٢٨)

لقد أمرهما الله بتطهير الكعبة. وهذا يتحمل معنى فعلياً ومادياً كما يعني تطهيراً معنوياً أيضاً، ولعله يعني الاثنين معاً، أي إبعاد الأدران والأوساخ عن بيته ومنع دخول رموز الكفر والشرك إليه وما يأتي بها المشركون من آثام. وجاء

خبر بناء الكعبة في الآية :

﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنْ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ

إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا ﴿ النساء: ٥٤﴾

﴿ وَتَرَكُنا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ سَلَامٌ عَلَى إِبْرَاهِيمَ كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ( الصافات: ١٠٨ - ١١١ )

لقد كرم الله سيدنا إبراهيم (ع) بذرية صالحة وخلف مبارك وورث أبناء من أنقى وأفضل الناس. وقد قاموا من بعده بالسير على هداه وسلكوا سبيله في الدعوة إلى نشر الإيمان والهدى بين أقوامهم، رغم ما أبدوه من الشدة والقسوة تجاه الأنبياء، حيث كانوا أقواها شديدي الكفر والطغيان والجبروت.

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلَا هَدَيْنَا وَنُونًا هَدَيْنَا مِنْ قَبْلُ وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِ دَأْوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَى وَهَارُونَ وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ ﴾ ( الأنعام: ٨٤ )

وهكذا استمر أولاد سيدنا إبراهيم (ع) معه في حمل أعباء الرسالة الإلهية وتبلغها إلى الناس ودعوتهم إلى الإيمان بالله رب العالمين. وكان بناء بيت الله على الأرض ورفع بنيان الكعبة المشرفة على يد سيدنا إسماعيل (ع) ومشاركته أباه.

## قِيَامُ سِيدِنَا إِبْرَاهِيمَ بِإِعْادَةِ بَنَاءِ الْكَعْبَةِ

ذكر لنا القرآن قيام نبي الله إبراهيم وابنه إسماعيل (ع) برفع قواعد الكعبة المشرفة، وهي أول بيت وضع للناس لعبادة الواحد الأحد. وتقع في مدينة المكة المكرمة في أرض العرب. وهي أول بيت وضع للناس ... " وفيها " مقام إبراهيم ..." كما جاء الخبر في الآيات القرآنية:

أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿البقرة: ١٢٧﴾

وحينما كان إبراهيم وإسماعيل (ع) يقومان بالبناء ووضع اللبنات، لم ينقطعا عن الدعاء والتضرع إلى الله ومناجاته وذكر أسمائه الحسنى. وهكذا علمنا الرسل الكرام ضرورة ذكر اسم الله والدعاء منه في كل ما نقوم به من إجراءات أو ننوي عمله، وتقديم الحمد والشكر له أولا وأخيرا. والله يعلم ما تختصر في الأنفس وما هو أخفى من السر، وهو يسمع ويرى مخلوقاته في كل آن وحين. والمؤمنون يعلمون أن الله يقبل الدعاء ويستجيب له إذا ما كان خالصا لوجهه، وإن الدعاء عبادة وتقرب في حد ذاته. وبعض الناس يعتقدون أن للدعاء أوقاتا معينة وفي أماكن وموقع محددة فقط، وضمن صيغ وعبارات مسبوكة لفظا وبشكل خاص. بينما تظهر لنا الآيات، أن دعاء الأنبياء (وكذلك المؤمنين) يمكن أن يكون في أي وقت وبأي شكل، قائما كان أم قاعدا أو على جنوبهم، وفي كل أمر ينوي المؤمن القيام به، ولا توجد أية تقييدات أو تحديدات أو قواعد ملزمة لكيفية إجراء الدعاء والتضرع، حيث يستطيع الإنسان أن يتوجه إلى ربه في أية ساعة، ويدركه بقلبه ويناجيه بأسمائه الحسنى.

وقد قام سيدنا إبراهيم (ع) مع ابنه إسماعيل بتمجيد ربهما والدعاء منه عندما باشرا بإنشاء قواعد البيت، وحمدوا الله وأنثيا على نعمه، وكبرا تكريبا وتعظيمها، ذاكرين عظيم قدرته وسعة علمه وحكمه الذي يسع كل شيء، وهو

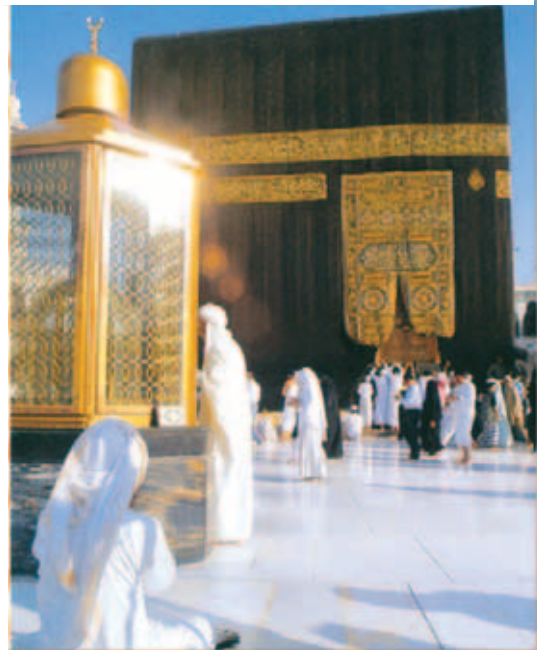


يسمع ويرى ويقدّر الأمور في الكائنات. يقول تعالى في آية:

﴿ وَلِلّٰهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (الأعراف: ١٨٠)

إن الدعاء إلى الله والتضرع إليه ومناجاته وذكر أسمائه الحسنى وأوصافه العظمى والاعتراف بقدرته على المخلوقات جميعها، ومعرفته بما يجري أينما كان، هي من علامات الإيمان العميق والتقوى لدى العباد. وما وردت في القرآن من أشكال وألفاظ للأدعية التي جاءت على لسان الأنبياء، إنما تشكل نماذج صالحة لاستعاة المؤمنين بها وذكرها من قبلهم أيضا.

مقام إبراهيم (ع)،  
حيث كان يتخذ موقعا  
لرفع قراعد البيت  
- الكعبة المشرفة -  
عند بنائها).

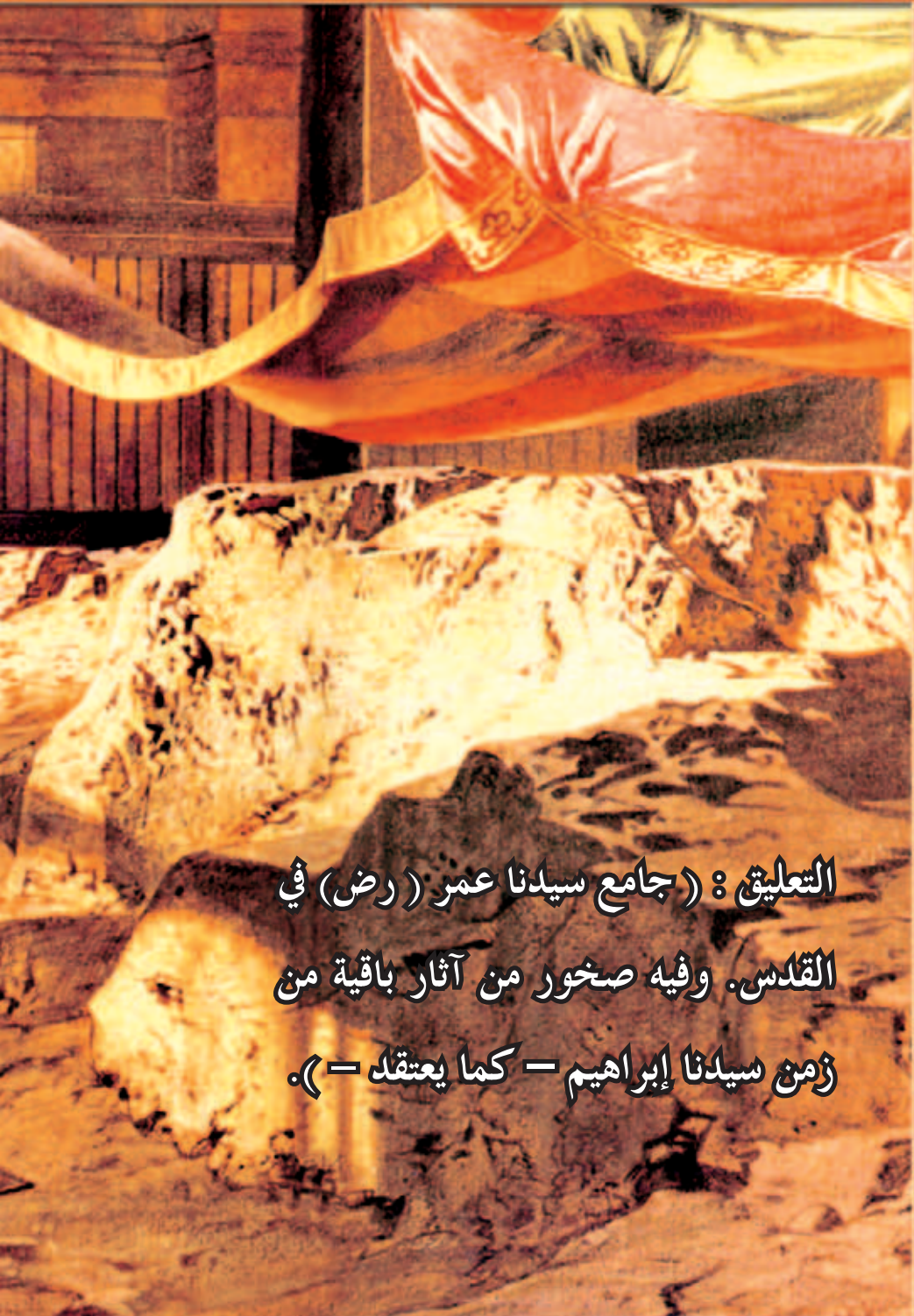












**التعليق : (جامع سيدنا عمر (رض) في القدس. وفيه صخور من آثار باقية من زمان سيدنا إبراهيم - كما يعتقد - )**

## امتحان سيدنا إبراهيم (ع) في ذبح ولده

قصة الفداء والذبح إحدى الحوادث التي يذكرها القرآن، وتعلق بالامتحان

الذي تعرض له سيدنا إبراهيم (ع) مع سيدنا إسماعيل (ع):

﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنْيَ إِنِّي أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَىٰ قَالَ يَا أَبَتْ افْعُلْ مَا تُؤْمِرُ سَتَجْدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنْ الصَّابِرِينَ فَلَمَّا أَسْلَمَاهُ وَتَلَهُ لِلْجَبَّينِ وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ قَدْ صَدَقْتَ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلَاءُ الْمُبِينُ وَفَدَيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ﴾ (الصافات: ١٠١ - ١٠٢)

(١٠٧)

يتفق المفسرون أن الآية تؤكد تعرضهما إلى امتحان واختبار وأنهما اجتازا

هذه المحنة بنجاح. يذكر المفسر التركي أحمد يازير آلماليلى أن الرؤيا التي تحلت لسيدنا إبراهيم (ع) كان وحيا ربانيا وأنه سرعان ما استجاب لأمر ربه،

ويفسر ما تعاقبت في الآيات على النحو الآتي:

( "... وعلى أثر هذا الأمر الرباني، لم يحاول أن يقوم بالتنفيذ القسري وأنما بعد الاستشارة، ليتأكد من طاعته له واستجابته لأمر الله مبتغيها الأجر والثواب منه. ومما يدعوه إلى التأمل في هذا، الخطاب الأبوى الشفوق بقوله " يا بنى " وما كان يحول في نفسه وقلب الأب من مشاعر وأحساس ما كان يعنيه هذا التكليف والواجب من حب وتعلق بالله تعالى. وبالمقابل جاء الجواب من الابن الصالح الطيب والمسامح " يا أبى..." مدركا هذا الأمر الإلهي وواجب الصبر والتحمل في تنفيذه. "

وَلَكُمْ هُنَّا بِالنَّجْدِ عَظِيمٌ

( الصافات: ٥٧ )



( حسينا ورد في العهد القديم - المحرف - فإن سيدنا إبراهيم وزوجته سارة مدفونان في أحد كهوف مدينة الخليل في فلسطين التي هي تحت الاحتلال الإسرائيلي الآن ).



... افعل ما تؤمر ستتجدني إن شاء الله مع الصابرين "٥

ويقول المفسر الآخر "عمر نصوحي بيلمن" عن هذا الامتحان الذي تعرض له سيدنا إبراهيم (ع) مع ولده: (استحباب نبينا إبراهيم (ع) وولده إسماعيل (ع) لأمر الله وسلمًا أمريهما إليه، وحيثند قام سيدنا إبراهيم (ع) باتخاذ الخطوة الأخيرة "أسلم وتله للجبن" معتبراً ما جاءه في الرؤيا وحيا من ربه، واجب التنفيذ. ولكن ربه أدر كه برحمته وأخبره أنه قد صدق الرؤيا، ومشينا على ما أبداه من الصبر والطاعة. وهكذا استدركته رحمة الرحمن واستبدل فداء ولده بعنبية يقوم بذبحها، وأنقذه من هذه التضحية العظمى" ٦

وكما يفهم من تفسير الآيات المذكورة "فإن سيدنا إبراهيم (ع) وولده سيدنا إسماعيل (ع) قد تعرضا إلى امتحان واختبار رهيب واجتازاه مبددين كل الطاعة والانصياع القلبي، والصبر الجميل لأمر الله تعالى. هذه الحال الحميدة تعتبر قدوة وخير مثال لكافة المؤمنين للاسترشاد به في حياتهم لما تتضمنه من صبر وثبات وإصرار على المضي في الالتزام بأوامر الله تعالى دون تردد أو تخاذل أمام المصاعب والعقبات التي يتعرضون لها نتيجة التزامهم طريق ربهم.

وتستمر الآيات في ذكر هذا الامتحان، كما في سورة الصافات:

﴿ وَتَرْكُكَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ سَلَامٌ عَلَى إِبْرَاهِيمَ كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الصافات: ١٠٨-١١١)

عالية لجميع البشرية على وجه هذه الأرض، للاهتداء والإقتداء بخصالهم والمضي في سبيلهم وتنظيم حياتهم وطرز معيشتهم طبقاً لما جاءوا بها من أحكام وإرشادات. وما ذكرناه في هذا الجزء من الكتاب من خصال سيدنا إبراهيم (ع) إنما هي دعوة للناس أجمعين للأخذ منها والتحلي بها والإقتداء على أثرها.

## سیدنا إبراهیم خلیل الله

﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِيَنَا مِمْنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ اللَّهُ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَاتَّبَعَ مِلَةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَاتَّخَذَ اللَّهَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا ﴾ (النساء: ١٢٥)

هكذا يرد ذكره في القرآن الكريم، وبأنه " خليل الله" وهي صفة محببة، عرف بها. ويقول سيدنا رسول الله (ص) ( ... اللهم إن إبراهيم خليلك ونبيك ...) " ويرد ذكره أيضاً في الكتاب المقدس الذي دخله التحريف، " وآمن إبراهيم برمه وهكذا أصبح من الأصفباء..." " وتحقق ما جاء في الكتاب المقدس وأصبح إبراهيم خليلاً لله...<sup>٨</sup>

إن الذي يخشى ربه ويتعلق قلبه بمحبته، تصبح غايته في الحياة السعي لنيل رضاه ومغفرته والفوز بجنته، ويسيطر على قلبه وروحه مهابة الله، يشكّره ويحمدّه عندما يشاهد الجمال والكمال في مخلوقاته ويدركه بأسمائه الحسنى. كما ويؤمن أن كلّ ما يصيبه من نعمة وخير فمن الله تعالى، ويلهّج لسانه بشكره. وإذا ما أصابه مكروه تراه صابراً ومتحملاً ما قدره الله ويعلم أن كلّ ما جاء من عند الله فيه الخير وامتحان واختبار له. فيؤمّن بقدره راضي النفس ويسعى للمزيد من عمل الخير والصالحات من الأعمال.

# الأخلاق الجميلة

## لسيّدنا إبراهيم (ع)

يرد في القرآن الكريم ذكر الكثير من الأخلاق العالية والخصال الحميدة لأنبياء الله ورسله الكرام، ومما يمتازون به من صبر جميل وثبات وإيمان صادق وإخلاص وتفان. وعن سيدنا رسول الله (ص) تتحدث الآيات عما كان عليه من إيمان عميق وخلق رفيع وتسلیم تام وخشنية وقوى، وعن قوته وبأسه أمام الكفر، وكذلك تذكر عن صبر سيدنا نوح (ع) وسيدنا أیوب (ع)، وعن سيدنا سليمان (ع) وشکرہ الدائم لربه وسعیه لرفع شأنه وشجاعته، وعن إخلاص سيدنا موسى (ع) والسيد المسيح وقوة حجته ورفعة شأنه وعلو مکانته، وعن سيدنا داود (ع) وتعلقه بربه وتوجهه إليه بكل حوارمه، والكثير من شيم وخصال الأنبياء الكرام وكونهم مرشدین وأعلاما للخير وأمثلة رائعة لجميع الناس للإقتداء والاهتداء.

هؤلاء الأنبياء الأطهار والرسل الأخيار هم مشاعل ورایات

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

﴿ وَجَاهَدُوا فِي اللَّهِ حَقًّا جَهَادَهُ هُوَ اجْتِبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ مَّلَةً أَبَيْكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاَكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلٍ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَةَ وَاعْتَصِمُوا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلَاكُمْ فَإِنَّمَا الْمَوْلَى وَنِعْمَ التَّصِيرُ ﴾ (الحج: ٧٨)

وفي سورة المزمل يدعو الله الناس إلى التوجه إليه وترك

ما سواه:

﴿ وَادْكُرْ اسْمَ رَبِّكَ وَتَبَّنِلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَاتَّخِذْهُ وَكِيلًا ﴾ (المزمل: ٩-٨)

وكمما يقول بديع الزمان سعيد النورسي " الحمد لله على كل حال ... " والمؤمن يتخذ هذه المقوله شعارا له في حمده ويشكره في كل حال يكون عليه.

إن الله تعالى يشوق المؤمنين إلى بلوغ هذه المرتبة والمقام الرفيع. ويدعو في آياته إلى اتخاذ كافة الوسائل التي

تقربهم من ربهم:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَأَبْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُوا فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ (المائدة: ٣٥)

وفي آية يقول تعالى  
﴿فَرُرُوا إِلَى اللَّهِ إِنِّي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ﴾ (الذاريات: ٥٠) ، ويقول تعالى

## كان سيدنا إبراهيم (ع) صاحب بصيرة ثاقبة وإدراك في اختيار الصحيح

يذكر الله تعالى في القرآن ما كان يتمتع به سيدنا إبراهيم (ع)، من بصيرة قوية في إدراك الحقائق وتبسيط ما هو خير وصحيح (وَإذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولَئِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ (٤٥)). وكان دقيقاً ومصرياً في اتخاذ قراراته شأنه شأن بقية الأنبياء الكرام، وكان يتمتع بنظرة بعيدة إلى الأمور، وحدس صحيح لما قد يحصل.

وتذكر آية أن الله تعالى منحه الرشد والحكمة البالغة في قوله: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا إِبْرَاهِيمَ رُشْدَهُ مِنْ قَبْلٍ وَكُنَّا بِهِ عَالِمِينَ ﴾ (الأنبياء: ٥١)

وتأتي معنى الكلمة الرشد هنا للدلالة على الصواب في القرار والمضي بخطوات واثقة ومطمئنة والتوجه نحو كل ما هو صحيح باستقامة كاملة. وقد ساعدته هذه الأفضال والنعم التي وهبها الله له في صراعه مع الكفر والشرك. وظهرت خصاله العالية في دقته وبعد نظره للأمور وقراراته التي كانت تصيب الهدف دائماً، وفراسته وفطنته ومقدرته في التفريق بين الخطأ والصواب، والصالح والطالح، إلى جانب ما كان يتمتع من خشية عميقه من ربه واستسلام لأوامره وتنفيذها لها دون تردد أو وجع. وتذكر الآيات ما يجازى به المؤمنون الخاسعون المتقون:

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَّقُوا اللَّهُ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَانًا وَيُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمُ ﴾ (الأنفال: ٢٩)

وبفضل هذه الخصال الحميدة التي وهبها الله لسيدنا إبراهيم (ع) استطاع الدخول مع المشركين في المواجهة والقيام بتبلیغ رسالته ونشر دعوته. إن

وَصَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِّلَّذِينَ آمَنُوا أَمْرًا  
فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبُّ ابْنِ لِي عَنْدَكَ  
بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَكَجِيٌّ مِنْ فِرْعَوْنَ  
وَعَمَلَهُ وَكَجِيٌّ مِنْ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ  
(الْتَّحْرِيرٌ: ١١)



## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

الرشاد والحق والهدى طوال أعمارهم

في حياتهم الدنيا دون كلل أو ملل.

أن المؤمن يجب أن يتغى وجهه

الله تعالى في جميع ما يقوم بها من أعمال

وأن يخلص في سعيه إلى ربه وابتغاء وجهه وبهدف

إلى كسب رضاه ومحبته. وسيدنا رسول الله (ص)

وحياته وسيرته الشريفة خير مثال لنا. فقد جعل الله وحده

ورضاه عنه منتهى ما يبغى ويسعى إليه. وتذكر العديد من أن

الأنبياء بعثوا لإرشاد الناس ودعوتهم إلى سلوك طريق الهدى

والابتعاد عن المنكرات دون أن يتغى منهم أجراً أو يتوقعوا

كسباً أو منفعة:-

﴿ قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنْ الْمُتَكَلَّفِينَ ﴾

(ص: ٨٦)

﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَى اللَّهِ وَهُوَ

عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (سبأ: ٤٧)

وفي حديث رسول الله (ص) "أن الله عز وجل لا يقبل من العمل

إلا ما كان له خالصاً وابتغى به وجهه" <sup>١٣</sup> . دعوة عامة لكل الناس

أن يخلصوا في جميع أعمالهم. وكذلك كانت دعوة الأنبياء

والرسل الكرام، أن يكون القصد والهدف في الحياة الدنيا التهيئة

للدار الآخرة والعمل بإخلاص لتأمين كسب نعم الله تعالى، وعدم

الانبهار والانخداع بمباهج الدنيا.

﴿ وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ فَمَنْ

آمَنَ وَأَصْلَحَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾

(الأنعام: ٤٨)

"الصدق" و اختيار " كل ما هو صحيح" من الصفات التي دعا رسولنا الكريم (ص) المؤمنين للتمسك بها، وكما ورد ذلك في أحاديثه:

" قل آمنت بالله ثم استقم ".  
" من أحب أن يحبه الله ورسوله فليصدق الحديث

١٠ ."

" من يرد به الله خيرا يفقهه في الدين ويلهمه رشده

١١ ."

" إن الصدق يهدي إلى البر، وإن البر يهدي إلى الفجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وإن الرجل ليكذب حتى يكتب عند الله كذابا ".  
١٢ ."

\* كان سيدنا إبراهيم (ع) عبدا مخلصا، يذكر الدار الآخرة

دائما

يعرف القرآن الكريم سيدنا إبراهيم (ع) والذين جاءوا من صلبه من بعده بأنهم كانوا يسعون للآخرة ويعملون لها بخلاص وتفان:-

﴿ وَأَذْكُرْ عَبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولَئِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ إِنَّا أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالِصَةِ ذِكْرِ الدَّارِ ﴾ (ص: ٤٦-٤٥)

أن ما يميز الأنبياء عن سائر البشر حرصهم على السعي لكسب رضا الله ومغفرته ونيل نعيم جناته في الآخرة دون أن ينتظروا أجرًا أو نفعًا من أحد. وقد قاموا بدعة أقوامهم إلى طريق



قُلْ مَا سَأْلُكُمْ مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ  
لَكُمْ إِنْ أَجْرٍ يَعْلَمُ اللَّهُ  
وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ

(سَيِّد: ٤٧)

إحدى أهم الصفات التي يجب أن يتحلى بها المؤمن، التفكير بكل جدية في الحياة الآخرة وتدكرها دائمًا. وأن يكون كل ما يعمله أو يقوله خالصاً لله وحده. وعلى المؤمن أن يعتبر الحياة الآخرة هي دار القرار، ويتشوق إليها ولا ينخدع بهذه الحياة الدنيا ولا يرتبط بها. والمؤمنون — ولا ريب — لهم الحق في التمتع بالنعم التي أنعمها الله عليهم وأحلها لهم، وأن يشكروه على هذه المنح الكريمة والتي سيجدونها أيضاً في حياتهم في الدار الآخرة، بل وأفضل منها بكثير، وأبقى. غير أنه لا يجب أن يكون هذا هدف المؤمن أبداً، وإنما يعتبرها أفضلاً من الله يستوجب الشكر عليها، وهي وسائل لا غير لبلوغ الهدف الأسمى ألا وهو الخلود في نعيم الآخرة.

إن تذكر الجنة وما فيها من نعم والتشوق إلى الخلود فيها، ثم الخشية من عذاب الجحيم والخوف الدائم من الخلود في النار من الوسائل التي تدفع بالمؤمن إلى التقرب من ربه، والتخلص بالأخلاق القرآنية السامية والتشوق للعيش في ظلال الإيمان والهدایة. وإذا لم يدم المؤمن صلته بالله فإن الشيطان يدخل إليه مستغلاً صفة السیان والغفلة ويدفعه إلى العيش بعيداً عن تذكر الآخرة. ولكن على المؤمن أن لا يقع في حبائل الشيطان ولا ينسى ذكر الآخرة دائمًا ويتواصل في التفكير والتذكرة.

ويذكر القرآن عن سيدنا إبراهيم (ع) تواصله مع ربه وذكره الآخرة مع سعيه الدائم والمخلص في تبليغ رسالته ودعوة الله، طوال عمره المديد.

﴿وَمَنْ يَرْغُبُ عَنْ مَلَةِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ سَفَهَ نَفْسَهُ وَلَقَدْ اصْطَفَيْنَا مِنِّيَ الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لِمِنِ الصَّالِحِينَ﴾ (البقرة: ١٣٠)

## كان سيدنا إبراهيم عبدًا مختاراً ومن الأخيار

﴿وَإِنَّهُمْ عِنْدَنَا لَمِنْ الْمُصْطَفَيْنَ الْأَخْيَارِ﴾ (ص: ٤٧)

إن الله أصطفى سيدنا إبراهيم (ع) واختاره وهداه وأنعم عليه بالنبوة وشرفه بحمل الرسالة. وتذكر آية قرآنية أن الله فضله ومن من ذريته على سائر العالمين:

﴿إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عُمَرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ﴾ (آل عمران: ٣٣)

وقد اختار الله سيدنا إبراهيم (ع) ومن بعده أولاده للقيام بدعاوة الناس إلى الإيمان وتبلیغ رسالة الله وأوامره ونواهيه إليهم، وذكر قدرة الله وحكمه على المخلوقات. وفي الآية: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتَهُمَا الْبُوَّةَ وَالْكِتَابَ فَمِنْهُمْ مُهَتَّدٌ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ﴾ (الحديد: ٢٦) ذكر لتشريفه وأولاده من بعده بالنبوة وحمل الرسالة.

من علامات المؤمن حب الخير والعمل به. في حين لا يأتي من الكافر إلا الشر والأذى. وهذا أمر بديهي لأن الكافر يضع منفعته ومصلحته الشخصية فوق أي اعتبار آخر وهذا يدفعه إلى إلحاق الضرر والأذى بالآخرين والعمل لأجل نفسه فقط. أما المؤمن فإنه يجلب الخير والبركة لنفسه ولمن حوله ولعموم الناس، ولا يصدر منه إلا النفع المادي والمعنوي. ذلك لأن خشيته من الله تعالى وإيمانه به يجعله يتلزم جانب الحق المطلق حتى وإن كان على نفسه، فلا يظلم أحداً، ويؤمن بالعدالة والخير للناس، ويقف أمام الظلم ويدفع ظلمه عن الناس.

يقول سيدنا رسول الله (ص) " وخيار أمتي أحسانهم أخلاقاً<sup>١٤</sup>

" وبذلك يضع المؤمن حسن الأخلاق في مقدمة الناس باعتبارهم مصدر خير

وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّي أَجْعَلْ  
هَذِهِ بَلَدًا آمِنًا وَأَرْزُقْ أَهْلَهُ مِنْ  
الشَّرَّاتِ مَنْ آمَنَ مَعْهُمْ بِاللهِ  
وَالْيَوْمِ الْآخِرِ قَالَ وَمَنْ كَفَرَ  
فَأَمْسَكَهُ قَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرَهُ إِلَى  
عَذَابِ النَّارِ وَيُعْسَسَ الْمَصِيرُ  
(البقرة: ٢٦)

## كان سيدنا إبراهيم ذا قلب سليم

إن الله تعالى اتخذ من إبراهيم (ع) خليلا، واصطفاه من بين قومه المشركين، ووهبه الإيمان وجعله رائدا لأهل الإيمان.

إن الله يريد من المؤمنين أن يقتدوا بالأنبياء الكرام ويتحذوهم أسوة حسنة لهم في أخلاقهم وخصالهم الكريمة، وأن يطرحوا من قلوبهم كل إمارات الجاهلية والأخلاق التي تتلائم مع سعيهم إلى التقرب من ربهم. كما وعليهم

وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا  
وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ

(سبأ: ٢٨)

وَبِرَّةٌ لِمُجَمِّعَتِهِمْ.

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَفْرَقُ بَيْنَ الْمُؤْمِنِ الَّذِي لَا يَأْتِي مِنْهُ شَرٌّ إِلَّا خَيْرٌ لَهُ وَلِقَوْمِهِ

وَبَيْنَ مَنْ لَا يَحْمِلُونَ هَذِهِ الْخَصَالَ الْكَرِيمَةَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى:

﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَجُلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكَمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَهُوَ كُلُّ عَلَى مَوْلَاهُ أَيْنَمَا يُوَجِّهُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلْ يَسْتَوِي هُوَ وَمَنْ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُوَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (النَّحْل: ٧٦)

رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لَأَنَّا  
يُكَوِّنُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً بَعْدَ  
الرُّسُلِ وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا  
(النَّسَاء: ١٦٥)

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

التخلّي عن الأفكار والآراء المنحرفة عن جادة الصواب والحق، وتصفية قلوبهم وضمائرهم من الأدران والشوائب.

إن صفاء القلب ونقاء السريرة عند المؤمن معناه ترك جميع ما يعتمد الشيطان من وساوس وريب وأفكار مسمومة يحاول زرعها في نفس المؤمن. وفي هذا يقول تعالى: ﴿مَا كَانَ اللَّهُ لِيَدْرِي الْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلَعُكُمْ عَلَىٰ الغَيْبِ وَلَكُنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ بِمِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشَاءُ فَأَمْنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُؤْمِنُوا وَتَتَقَوَّلُوكُمْ أَجْرٌ عَظِيمٌ﴾ (آل عمران: ١٧٩)، والطيب هنا يشمل طهر النواحي المعنية والروحية حسرا.

قد يدعى من لا يؤمن بالله وليس على هداية من الدين أنه يملك قلباً نقياً ونظيفاً. ولكنه إنما يعني من هذا إراحة ضميره فقط. لأن الإيمان شرط أساسى للحصول على قلب "سليم" على نحو ما كان عليه سيدنا إبراهيم (ع) وكما يتطلب منه إطاعة الله وتنفيذ أوامره والامتناع عن نواهيه وتسليم أمره لربه، ويتوكل عليه وحده. يذكر القرآن في هذا المجال ويدعى مظاهر الإيمان والأخلاق النبيلة في قوله تعالى:

﴿لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُوَلُوا وُجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالبَيِّنَاتِ وَآتَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذُوِّي الْقُرْبَىِ وَالْيَتَامَىِ وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الرِّزْكَةَ وَالْمُؤْفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ﴾ (البقرة: ١٧٧)

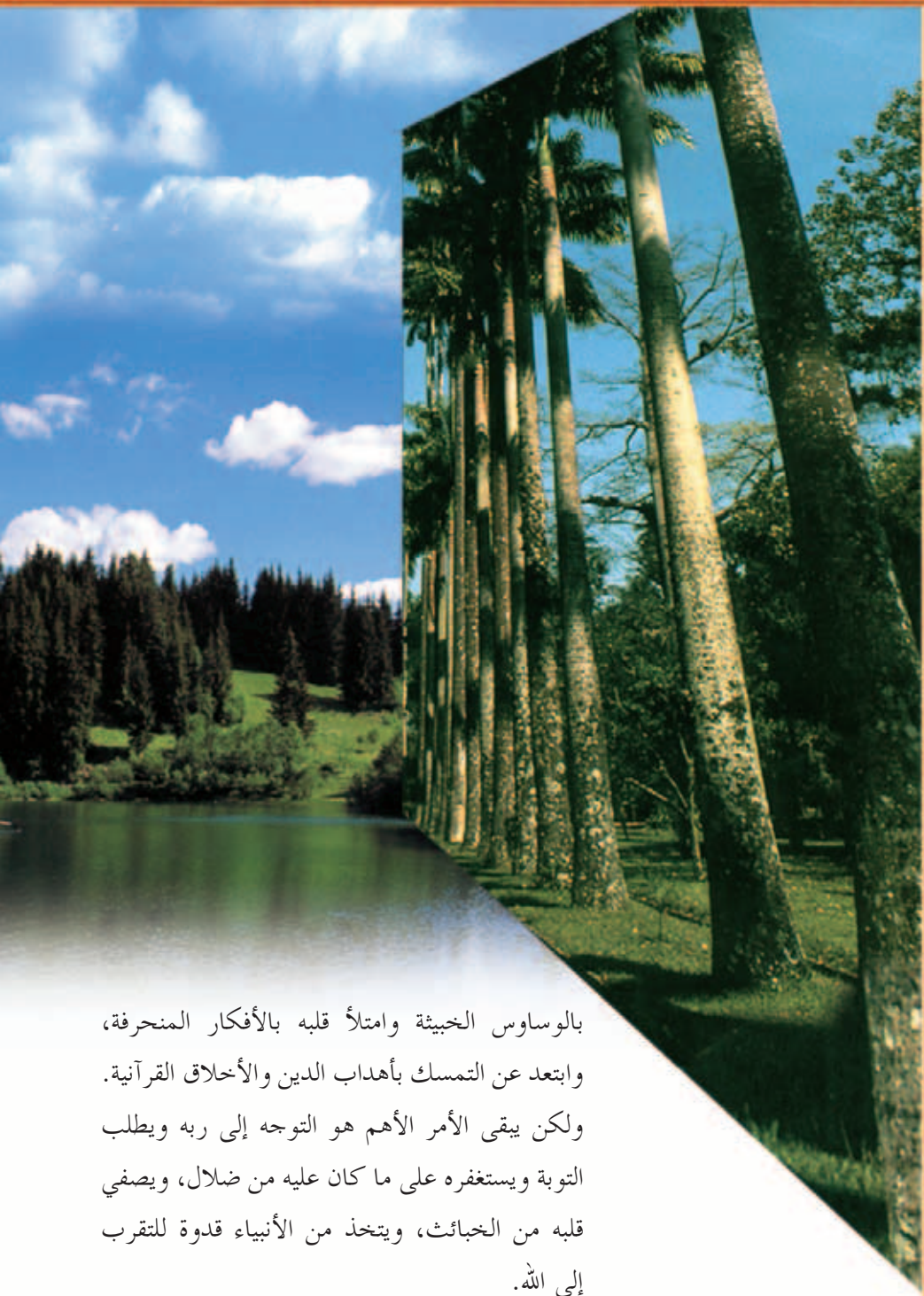
إن الله تعالى يحب من عباده أن يسعوا إلى تطهير أنفسهم وتنقية سرائرهم ﴿لَا تَقْمُ فِيهِ أَبَدًا لَمَسْجِدٌ أَسِسَ عَلَى التَّقْوَىِ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَنْظَهُرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ﴾ (التوبه: ١٠٨). وقد يكون الإنسان واقعاً تحت تأثير وسيطرة الشيطان ولزمن طويل، وتشبع نفسه

وَلِكُلِّ وِجْهَةٍ هُوَ مُوْلَيْهَا فَاسْتَبِقُوا  
الْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمْ  
اللَّهُ جَمِيعًا إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ  
قَدِيرٌ (البقرة: ٤٨٠) (١)



وقد بشر الله في سورة المائدة ووعد المؤمنين الأجر والثواب:

فَمَنْ تَابَ مِنْ بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ (٣٩) (المائدة)



بالوساوس الخبيثة وامتلاً قلبه بالأفكار المنحرفة،  
وابتعد عن التمسك بأهداب الدين والأخلاق القرآنية.  
ولكن يبقى الأمر الأهم هو التوجه إلى ربه ويطلب  
التبعة ويستغفره على ما كان عليه من ضلال، ويصفي  
قلبه من الخبائث، ويتحذ من الأنبياء قدوة للتقرب  
إلى الله.

## كان إبراهيم (ع) أمة لوحده

كان سيدنا إبراهيم (ع) نبياً من الأنبياء المختارين من الله، يتلزم بأوامر ربه ولا يعمل شيئاً إلاً ويستغى من ورائه مرضاته وزيادة تقربه منه وتعلقه به وانتمائه إليه وحده. يخشى ربه، ويعتمد ويتوكّل عليه، مسلماً أموره جميعها إليه. واجه جموع قومه وحده. دعاهم إلى وحدانية ربه وعبادته، مبدياً من القوة والشجاعة النابعة من إيمانه العميق واطمئنانه وثقته بربه ما جعله يستمر في تبليغ دعوته بقرار ثابت لا يتزعزع.

هكذا يجب أن يكون شأن المؤمنين. الثبات على الإيمان والشجاعة والاندفاع في تبليغ رسالة الله ودينه إلى الناس أجمعين، وبعد أن يتوكّل على ربه ينتظر العون والنصر منه، تماماً مثلما فعل سيدنا إبراهيم (ع) في تبليغ دعوته. وفي مقدمة الوسائل والإجراءات، يأتي التسلیم بصورة مطلقة لله الواحد الأحد، والخشية منه وحده، واتخاذه من قبل المؤمن ولیاً له ونصيراً. والمؤمن ذو الإيمان الثابت والعقيدة الصحيحة، يستطيع ولوحده من بين جموع من غير المؤمنين أن يتلزم بأوامر دينه ويظهر إيمانه على أجمل وجه وينشر من أخلاقه الحميدة ويدعو إلى عقيدته ويلبلغ الناس أفكاره وآراءه ويتصرف بموجب ما تملّي عليه الأخلاق القرآنية، ويتحرك وهو على ثقة أن الله معه دائماً يعينه في مساعاه ويلهمه الرشاد وينصره. هذا المؤمن المتوكّل على الله والمتلزم بمحاسن الأخلاق الذي يؤمّن بصدق وعيقين، فإنه ولاشك يستطيع أن يطمح ليكون "أمة لوحده" على ما كان عليه سيدنا إبراهيم (ع).

وَمَنْ يُرِكُّبْ عَنْ مَلَةِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ  
سَفَهَ نَفْسَهُ وَلَقَدْ اصْطَفَيْنَاهُ فِي الدُّنْيَا  
وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لِمَنْ الصَّالِحِينَ  
(البقرة: ١٣٠)

## كان سيدنا إبراهيم (ع) عبداً شكوراً

لقد أنعم الله على عباده بالكثير من النعم، وجب عليهم شكره على مظاهر بدائع صنعه وروائع خلقه بدءاً من أبسط المخلوقات الحية وانتهاء بكمال خلق الإنسان، وما تعنيه هذه المعجزات في الجمال والكمال:-

﴿ كَمَا أَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولاً مِنْكُمْ يَتَلَوَّ عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُزَكِّيْكُمْ وَيَعْلَمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيَعْلَمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ فَإِذْ كُرُونِي أَذْكُرْكُمْ وَأَشْكُرُوا لِي وَلَا تَكُفُّرُونِي يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَعِنُوْبَا بِالصَّبْرِ وَالصَّلَاةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (البقرة: ١٥١)

(١٥٣)

إن نبي الله إبراهيم (ع)، هذا العبد الصالح، خير قدوة لعموم المسلمين لما كان يديه من الشكر الدائم لأنعم الله عليه. يقول تعالى عنه ﴿ شَاكِرًا لَأَنْعُمَهُ اجْتَبَاهُ وَهَدَاهُ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (النحل: ١٢١).

إن ما ورد من قصص عن الأنبياء الكرام تظهر مدى حرصهم على دوام الشكر لله وبيان الحمد له، وتسويقه وتمجيده وذكره على هذه النعم والأفضال العظيمة.

كان سيدنا رسول الله (ص) يردد عند تضرعه أحد أدعيته "الحمد لله نستعينه ونستغفره وننعواز بالله من شرور أنفسنا" <sup>١٠</sup>، مما يدل على المكانة الرفيعة للحمد والشكر لله. ونجد في آيات القرآن ما يدفع المؤمن إلى بيان الشكر وباستمرار، وعلى كل حال هو عليه، وحتى إن أصابته مصيبة أو حلّت به نائبة أو واجهته مصاعب أو أصابه مرض أو تعرض لظلم وقهر.

إن الإنسان المؤمن يعلم أن حكمة الله تعالى تتجلى في مثل هذه الحوادث والواقع التي يتعرض لها أحياناً. وأنه معرض لامتحان والاختبار ليظهر مدى

مَنْ أَنْجَلَهُمْ كَمَنْجَلِ الَّذِي اسْتَوْرَقَهُ فَأَرَادَ فَلَمَّا  
أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ  
وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلْمَاتٍ لَا يُصْرِفُونَ

(البقرة: ١٧)



## هارون يحيى (عَدْنَانُ أَوْ قَطَان)

صبره وقوه إيمانه على مواجهة الملمات في حياته. ويعده ربه لقاء ما يبديه من حسن التصرف والخلق العالي، أحسن الجزاء وأجمل الجوائز، وكما جاء الخبر في آيات القرآن الكريم:-

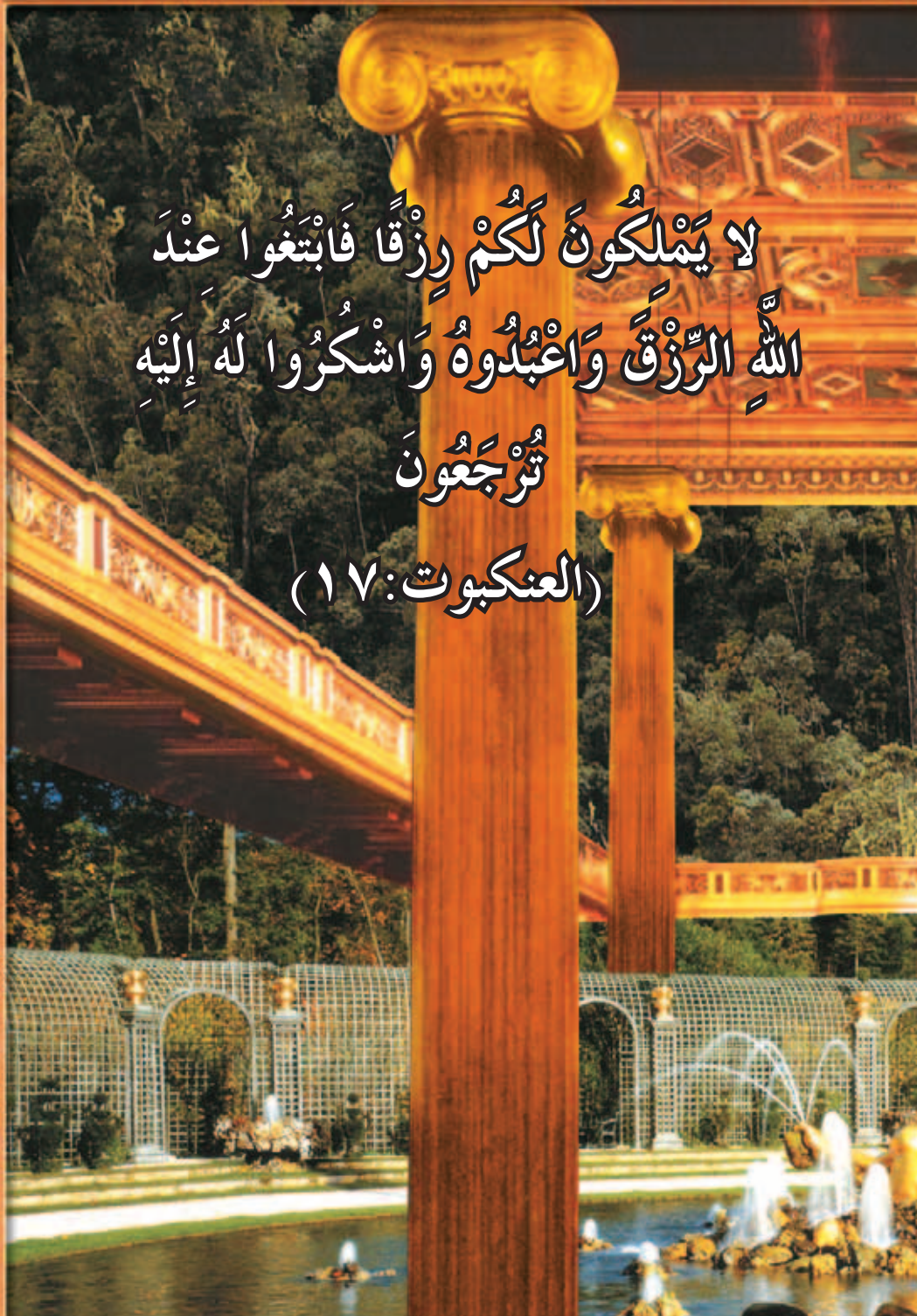
﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْءٍ مِّنْ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالثَّمَرَاتِ وَبَشِّرُ الصَّابِرِينَ ﴾ (البقرة: ١٥٥)

﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ (الأنبياء: ٣٥)





لَا يَمْلُكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْتَغُوا عِنْدَ  
اللَّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ  
تُرْجَعُونَ  
(العنكبوت: ١٧)



إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ أَوْثَانًا  
وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ  
دُوْنِ اللَّهِ

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)



محاولين ثنيه عن دعوته وارغامه على ترك دينه، غير أنه استمر ثابتاً ومتمسكاً بقوه وعزمه لا يلين بحبل الله المتيين، مؤدياً واجبه وقائماً بأداء مهمته حتى وإن أدى به الأمر إلى ترك قومه والهجرة من موطنها والتخلص مما يملكه.

إن الله خالق جميع ما في الوجود بقدر معلوم وبمعيار وميزان دقيق وهو مقدر كل حادث، وبعلمه الأزلي يعلم ما سوف يحدث لنا. إن هذه الحقائق أدركها الأنبياء والمرسلون الذين شرفهم الله بمقام رفيع وكلفهم بواحد الدعوة لإخراج الناس من الظلمات إلى النور. وعلى المؤمنين بربهم أن يسلموا شؤون حياتهم إلى قضاء الله وقدره برضاء نفس وطيب قلب. هذا القدر الإلهي الذي أكده القرآن في آيات كثيرة وجعل التصديق به من أركان الإيمان بالخالق.



كان سيدنا إبراهيم (ع) عبداً  
مسلمًا أموره لله

﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ فَقَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ  
الْعَالَمِينَ﴾ (البقرة: ١٣١)

إن كلمة "الإسلام" كما هو معروف مشتقة من مصدر التسليم والسلام. وبذلك فإن "المسلم" هو الذي يسلم أمره لله. وهذا ما أظهره سيدنا إبراهيم (ع) في تعامله مع قومه، حينما سلم جميع شؤونه إلى ربها بصورة كاملة. ومهما أظهر قومه معه من البأس والشدة

## كان سيدنا إبراهيم (ع) لينا حليما

من صفات المؤمن التي ذكرها القرآن، صفاء القلب والسريرة، والحلم والصبر واللين في التعامل وإظهار الشفقة والمحبة والتسامح. وترد في الآيات هذه الصفات التي اختص بها سيدنا إبراهيم (ع):-

﴿ وَمَا كَانَ أَسْتَغْفِرُ إِبْرَاهِيمَ لَأَيْهِ إِلَّا عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوُّ اللَّهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَأَوَّاهُ حَلِيمٌ ﴾ (التوبة: ١١٤)

﴿ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهُ مُنِيبٌ ﴾ (هود: ٧٥)

إن المؤمنين الذين يعتصمون بالله ويلتزمون بالسير في طريقه بشوق ومحبة ويسعون للالتزام بالأخلاق الحميدة والخصال الجميلة، سيدخلون في زمرة عباد الله المخلصين. وتعتبر الشفقة والرحمة والتسامح واللين واللطف في التعامل من جملة الأخلاق الكريمة التي أرادها الرسول (ص) للمؤمنين، وكما وردت في جملة من الأحاديث النبوية، نورد بعضها:

" إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه ولا ينزع من شيء إلا شانه " <sup>١٦</sup>

" أتحب أن يلين قلبك وتدرك حاجتك؟ ارحم اليتيم وأمسح على رأسه وأطعمه من طعامك يلين قلبك وتدرك حاجتك " <sup>١٧</sup>

" ترحموا واغفروا يغفر لكم... " <sup>١٨</sup>

" إن الله رفيق يحب الرفق ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف وما لا يعطي على سواه " <sup>١٩</sup>

ويخبرنا القرآن أن هذه الصفات العالية كان يمتاز بها الأنبياء جميعا.

ويقول عن نبي الله شعيب (ع) الذي أرسله الله إلى قوم مدين <sup>﴿ قَالُوا يَا شُعَيْبَ أَصَلَّتُكَ تَأْمُرُوكَ أَنْ نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا أَوْ أَنْ نَفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاءُ</sup>

<sup>إِنَّكَ لَأَنْتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيدُ ﴾ (هود: ٨٧).</sup>

لَمْ كَانُ مِنْ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَوَاصَوْا  
بِالصَّبَرِ وَتَوَاصَوْا بِالْمَرْحَمَةِ وَلِئَلَّا  
أَصْحَابُ الْمَيْمَانَةِ  
(البَلْد: ١٨-١٧)

قُلْ أَمْرَ رَبِّيْ بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ  
عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُحْلِصِينَ لَهُ  
اللَّهُمَّ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُنَّ

(الأعراف: ٢٩)



## كان سيدنا إبراهيم (ع) إنساناً رائداً اهتدى إلى ربه

إن صفة (الهادى) تتجلى بأروع صورها في حياة إبراهيم (ع) مثلما في حياة بقية الأنبياء. فقد كان دليلاً وقائداً يحمل راية الهدى والإيمان بين قومه، والتي شرف الله بحملها. وقام بدعوتهم إلى نور الإيمان بالله الواحد الأحد. وهذا كان أيضاً شأن من تبعوه من صلبه من المرسلين:

﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلُّا جَعَلْنَا صَالِحِينَ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فَعْلَ الخَيْرَاتِ وَإِقَامَةِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ﴾ (الأنبياء: ٧٣-٧٢)

ويذكر الله في القرآن أن المؤمنين شأنهم شأن المرسلين هم قادة وأئمة

الهدى بين أقوامهم ومجتمعاتهم:-

﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَرْزَاقِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً﴾ (الفرقان: ٧٤)

لقد دعا سيدنا رسول الله (ص) الناس كافة إلى أشرف دين وأوضح سبيل وأنبل طريق، الذي فيه الخلاص والراحة والطمأنينة في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

التعليق على الصورة الجانبية " تذكر المصادر التاريخية أن مدينة " أورفه " كانت موطنًا للعديد من الأنبياء منهم آدم (ع) وإبراهيم (ع) وشعيب (ع) وإليسع (ع). وفي روايات أخرى أن سيدنا إبراهيم (ع) قضى في مدينة " حران " رحضاً طويلاً من حياته. ويأتي ذكر ذلك في الإنجيل: " ثم قال : اسمعوا أيها الأخوة والآباء، أن أبيانا إبراهيم وقبل إقامته في (حران) وحينما كان في بلاد ما بين النهرين ظهرت وبانت له عزة الله ... وقال له: اخرج من بذلك ومن أهلك وأقاربك واذهب إلى مكان أقوله لك. وخرج من بلاد الكلدانين وأتي إلى (حران)...(٢٠)." .

الصورة الجانبية:-

المكان المعروف بإقامة سيدنا إبراهيم (ع) فيه. وتظهر بحيرة الأسماك الشهيرة...).

شَيْءٌ ذَلِكَ مِنْ فَضْلِ اللَّهِ عَلَيْنَا  
وَعَلَى النَّاسِ وَلَكُنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا  
يَشْكُرُونَ

(يوسف: ٣٨)

لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿٧١﴾ (الأنعام: ٧١)

وفي حديث نبوى عن رسول الله (ص) (إن أحسن الحديث كتاب الله تعالى، وأحسن الهدي هدي محمد صلى

الله عليه وسلم ٢١)

وَاتَّبَعْتُ مَلَةً آبَائِي إِبْرَاهِيمَ  
وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ مَا كَانَ لَنَا أَنْ  
نُشْرِكَ بِاللَّهِ مِنْ



وتذكر سورة الأنعام كيفية تبليغه قومه:

﴿ قُلْ أَنَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا  
وَتُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللَّهُ كَالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ  
الشَّيَاطِينُ فِي الْأَرْضِ ﴾ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ  
إِلَى الْهُدَىٰ أَئْتَنَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدَىٰ وَأَمْرُنَا

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

والحكمة:-

﴿رَبِّ هَبْ لِي حُكْمًا وَالْحُقْنِي بِالصَّالِحِينَ﴾

(الشعراء: ٨٣)

وَكَمَا دَعَا رَبَّهُ أَنْ يَلْهَمَهُ لِسَانَ صَدْقَ:

﴿وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْآخِرِينَ﴾ (الشعراء:

(٨٤)

وَحَولَ الْآخِرَةِ دَعَا بِقُولِهِ:

﴿وَاجْعَلْنِي مِنْ وَرَثَةِ جَنَّةِ النَّعِيمِ وَاغْفِرْ لِأَبِي إِنَّهُ كَانَ  
مِنَ الظَّالِمِينَ وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبَعَّثُونَ يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالُ  
وَلَا بُنُونَ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقُلْبٍ سَلِيمٍ﴾ (الشعراء:

(٨٥-٨٦)

وَطلَبَ الْعَفْوَ وَالْمَغْفِرَةَ عَلَى النَّحْوِ التَّالِيِّ:

﴿رَبَّنَا لَا تَجْعَلْنَا فَتَّشَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبَّنَا  
إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ (المتحنة: ٥)

﴿رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدِي وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ  
الْحِسَابُ﴾ (إِبْرَاهِيمَ: ٤١)

كَمَا وَدَعَا رَبَّهُ طَالِبًا مِنْهُ ذُرِيَّةً صَالِحةً يَقُومُ بِحَمْلِ

## الأدعية التي كان يدعو بها سيدنا إبراهيم (ع)

ترد في القرآن الكريم العديد من الأدعية التي كان الأنبياء يتضرعون بها إلى الله. وهي أمثلة جميلة للمسلمين لترديدها إذا ما أرادوا التقرب إلى ربهم. أن الدعاء بهذه الأدعية المأثورة عن الأنبياء وفهم ما تعنيه، واللتزام بما التزم بها هؤلاء الرسل الكرام وبإخلاص وشوق وحرص، يقرب المؤمن من ربه ومن الوسائل الجميلة التي تزيد من روابطه مع الله. والمكانة السامية من الدعاء تتجلى في قول سيدنا إبراهيم (ع) (الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلَى الْكِبِرِ إِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ (٣٩) (إبراهيم). وقد نبه قومه أيضاً إلى أهمية الدعاء ومكانته الرفيعة في قوله تعالى:

﴿ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّٰهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّي شَقِيًّا ﴾ (٤٨) (موسى).

لقد توسل سيدنا إبراهيم (ع) إلى ربه ليمنحه الحكم

أُمّةً مُسِلِّمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَابُ

الرَّحِيمُ ﴿١٢٨﴾ (البقرة: ١٢٨)

(رَبَّنَا وَأَبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتَلَوُ عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيَعْلَمُهُمْ

الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيْهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿١٢٩﴾

(البقرة: ١٢٩)

كان سيدنا إبراهيم مؤمنا بربه وبال يوم الآخر، بقلب صاف ونفس

راضية وعلم عميق. ولهذا جاءت أدعيته متضمنة هذه المشاعر

الطاغية من الإخلاص وصفاء النفس والتجرد التام لله تعالى. وفي

ذلك قدوة حسنة للمؤمنين للاستلهام من شيمه وخصاله والتوجه

إلى الله بقلوب زكية طاهرة، وإيمان مفعم بوحدانيته، وأن

الله خير رفيق ومعين.

الرسالة من بعده

﴿رَبُّ هَبْ لِي مِنِ الصَّالِحِينَ﴾ (الصفات: ١٠٠)

وتوسل متضرعاً حول من سيخلقه من ذريته وأسباطه:

﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّي اجْعُلْ هَذَا بَلَدًا آمِنًا وَارْزُقْ أَهْلَهُ  
مِنَ الشَّمَراتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمَ الْآخِرِ قَالَ وَمَنْ كَفَرَ  
فَأُمْتَعْ قَلِيلًا ثُمَّ أَضْطَرْهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ﴾

(البقرة: ١٢٦)

وكان يدعوه ربـه عند القيام بأي عمل ينوي عليه ليتقبـله منه:

﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ  
مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ (البقرة: ١٢٧)

وفي دعاء له، يطلب الرحمة والمغفرة له ولأهلـه  
وذريـته، وأن يلهمـهم الرشـاد ويعلـمـهم عـبـادـاتـهم  
ومناسـكـهم وأن يتـوبـ عليهمـ:

﴿رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمِينَ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا﴾

## وصية سيدنا إبراهيم (ع)

يعرفنا ربنا في آيات قرآن الحكيم سيدنا إبراهيم (ع) بأنه إمام الموحدين

الداعين إلى وحدانية الله تعالى:-

﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَيْهَ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَأْ مِمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهْدِنِي وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقْبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾

(الزخرف: ٢٦-٢٨)

إن عقيدة التوحيد ميراث سيدنا إبراهيم (ع) إلى المؤمنين جميماً وفي كل الأوقات والأماكن. ويظهر لنا هذا الميراث الإيماني أنه كان موحداً لربه يرجو رضاه ويسعى لكسب رحمته ومحبته متخدنا من ربها الرفيق والوكيل، لا يخشى غيره ولا يخاف إلا منه. قضى حياته في دعوة الناس إلى وحدانية الله وبلغهم رسالة السماء في ترك الإشراك بالله وأن تكون الأعمال خالصة لوجهه.

وتعد وصية سيدنا إبراهيم (ع) في سورة البقرة:

﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلَمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ وَوَصَّيَ بَهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبَ يَا بَنِي إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ (البقرة: ١٣١-١٣٢)

واستمرت ريادة وإمامه سيدنا إبراهيم (ع) في ذريته وصلبه من بعده فقام أنبياء الله ساداتنا إسماعيل واسحق وولده يعقوب ثم يوسف (عليهم السلام) بحمل رسالة الدعوة وتبلیغ أوامر الله ونواهيه والتخلق بالأخلاق الرفيعة والتمسك بالحكمة والموعظة الحسنة كأسلوب. ويدرك القرآن ما ورد في وصية سيدنا يعقوب (ع):

بِالْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ وَبِسْمِ رَبِّ الْجَنَّاتِ  
بِالْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ وَبِسْمِ رَبِّ الْجَنَّاتِ  
بِالْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ وَبِسْمِ رَبِّ الْجَنَّاتِ

(البيقرة: ٦١٢)

الَّذِينَ يَسْهِمُونَ فِي الْكَوْلَ نَجِيَّبُونَ  
أَحْسَنُهُمْ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ  
وَأُولَئِكَ هُمُ أُولُوا الْأَلْبَابِ

(الزمر: ١٨)

يعيشوا ويموتوا وهم مسلمون ومتوكلون على ربهم باطمئنان وأنفس ندية. إن من يؤمن بوصايا ودعوات سيدنا إبراهيم (ع) ويظهر العبودية لله وحده دون شريك، ويُسخر حياته لكسب مغفرته ورضاه عنه، فإنه يستحق أن يتأمل في نيل عفوه ومحازاته بنعيم جنته في الدار الآخرة.

وَالَّذِينَ اجْتَهَدُوا الظَّاهِرُ أَنْ  
يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللَّهِ لَهُمْ  
الْبُشْرَى فَبَشِّرْ عِبَادِي  
(الزمر: ١٧)

﴿أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ  
مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَهَكَ وَإِلَهَ آبَائِكَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ  
إِلَهًا وَاحِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ﴾ (البقرة: ١٣٣)

لقد سار جميع الأنبياء الذين أتوا من بعده على نفس المنوال داعين ذرياتهم

وخلفهم من بعدهم إلى الإيمان الصادق بالله والإخلاص له في أعمالهم، وأن

# حِيَاةُ سَيِّدِنَا لَوْطٍ (ع)

يخبرنا القرآن الكريم أن بعض الأنبياء عاشوا في نفس الفترة الزمنية. وعلى سبيل المثال، سيدنا هرون (ع) الذي ساند وعاون أخاه سيدنا موسى (ع) في دعوة فرعون وقومه إلى دين الله. كما وشرف الله سيدنا يعقوب (ع) مع سيدنا يوسف (ع) ابنه بمقام النبوة.

أما سيدنا إبراهيم (ع) والنبي لوط (ع) فقد عاشا في نفس الفترة الزمنية وفي المنطقة الجغرافية نفسها أيضاً. ورغم أنهما كانا بين أقوام مختلفة فإنهما استمرا في التعاون والتساند مع بعضهما في سبيل دعوة الحق:

﴿وَقَالَ إِنَّمَا اتَّحَذْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْ تَأْنَى مَوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُفُّ بَعْضُكُمْ بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا وَمَأْوَأَكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ فَآمَنَ لَهُ لَوْطٌ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَى رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ (العنكبوت: ٢٥-٢٦)

# سیدنا لوط (ع)

وَلُوْطًا أَنْذِيْعَاهُ حِكْمًا وَعَلْمًا  
وَنَجَّيْعَاهُ مِنْ الْقَرْزَةِ الَّتِي كَانَتْ  
تَعْمَلُ الْخَبَائِثَ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا  
سَوْءٍ فَاسْقِينَ وَأَدْخَلْنَاهُ فِي رَحْمَتِنَا  
إِنَّهُ مِنْ الصَّالِحِينَ

(الأنبياء: ٧٤-٧٥)

بِهَا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ ﴿١٤٦﴾ (الأعراف: ١٤٦). ثم هم يدعون ويشوقون الناس إلى اتباعهم في كفرهم وانحرافهم: ﴿وَاللهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَنْ تَمِيلُوا مِيَالًا عَظِيمًا﴾ (النساء: ٢٧). وأخيرا، سيكون الجزاء العادل نصيبهم على ما اقترفوه: ﴿فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا﴾ (مرim: ٥٩).

هذا السقوط الأخلاقي والتفسخ المنشين يظهر وعلى مر التاريخ في أقوام أخرى. ومن هؤلاء كان قوم لوط (ع). لقد كان النبي لوط (ع) على جانب كبير من الخلق والاستقامة ومن عباد الله الصالحين الذين بارك فيهم ربهم. وقام بدعاوة قومه إلى نبذ المنكرات والعيش بما يرضي الله تعالى والخشية منه والخوف من غضبه وعقابه. لكن قومه قابلوه بإظهار العداوة والبغضاء وقاوموه وحاربوه. وهكذا استحقوا غضب ربهم بما كسبت أيديهم من ظلم وبما كانوا يفعلون من الشرور والسيئات:

﴿وَلُولُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَيِّقُكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٌ مِنْ الْعَالَمِينَ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِنْ دُونِ النِّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا أَخْرُجُوهُمْ مِنْ قَرِيرَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ فَأَنْجِيَاهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا امْرَأَتُهُ كَانَتْ مِنْ الْغَابِرِينَ وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهِمْ مَطَرًا فَانظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجْرِمِينَ﴾ (الأعراف: ٨٤-٨٠)

ورغم إنذارهم وتبيغ لهم أوامر الله بترك ما كانوا يفعلونه من المنكرات

إن الهجرة إلى الله تعني التسليم لله وحده باعتباره الرفيق والمعين الأوحد، ثم إدراك عظمته وقدرته، واللجوء إليه بطلب المدد والعون. وهكذا هجر سيدنا لوط (ع) قومه الذين كانوا يعملون الخبائث وانحرفوا عن الصواب وضلوا. وقد أبدى من حسن التصرف وجمال الخصال ما يجعله في مقام الأصفياء الذين باركهم الله من عباده. وكان قد أرسل إلى قومه، كما يخبرنا القرآن، الذين انحرفوا ومارسوا من الأفعال أحبثها إذ تفسى فيهم مرض الشذوذ وإتيان الذكور دون الإناث.

## انحراف قوم لوط (ع)

يقول الله تعالى في القرآن ﴿فَأَقَمْ وَجْهَكَ لِلَّدِينِ حَيْنَا فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ذَلِكَ الدِّينُ الْقِيْمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (الروم: ٣٠)، ويعني أن الله تعالى خلق الإنسان على فطرة معلومة، وسن لهم سنن الطبيعة بوضوح. أما الشيطان فإنه يدعوهم إلى الشر ﴿وَلَا أُصْنِلُهُمْ وَلَا مُنِينَهُمْ عَ وَلَا مَرَنَهُمْ فَلَيَتَكُنْ آذَانُ الْأَنْعَامِ وَلَا مَرَنَهُمْ فَلَيَغُيُّرُنَ خَلْقَ اللَّهِ وَمَنْ يَتَّخِذُ الشَّيْطَانَ وَلِيًّا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَقَدْ خَسِرَ خُسْرًا مُبِينًا﴾ (النساء: ١١٩)، ساعيا إلى إخراجهم عن الطريق السوي، ويزين لهم أعمالهم ويحبب إليهم السيئات منها وإيقاعهم في المحرمات. وعلى رأس هذه الخبائث والسقوط الخلقي، يأتي الشذوذ الجنسي.

ويخبرنا القرآن عن هؤلاء القوم الذين اتبعوا الشيطان ووقعوا تحت إغوائه وأقعهم في مسالك المنكرات وعمل السيئات: ﴿سَأَصْرُفُ عَنْ آيَاتِي الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لَا يُؤْمِنُوا

رَبِّنَا لِلَّذِينَ كَفَرُوا الْحِجَةُ الدُّنْيَا  
وَإِنْ سَخَرُونَ مِنْ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ  
اتَّقُوا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَاللَّهُ يَرَزِّقُ  
مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ  
(البقرة: ٢١٢)

غير أنهم قابلوه بتهديدهم له والذين آمنوا معه بإخراجهم من بينهم وطردتهم من مجتمعهم باعتبارهم "قوم يتظرون" ، مستهزئين من نبي الله والذين آمنوا معه: -

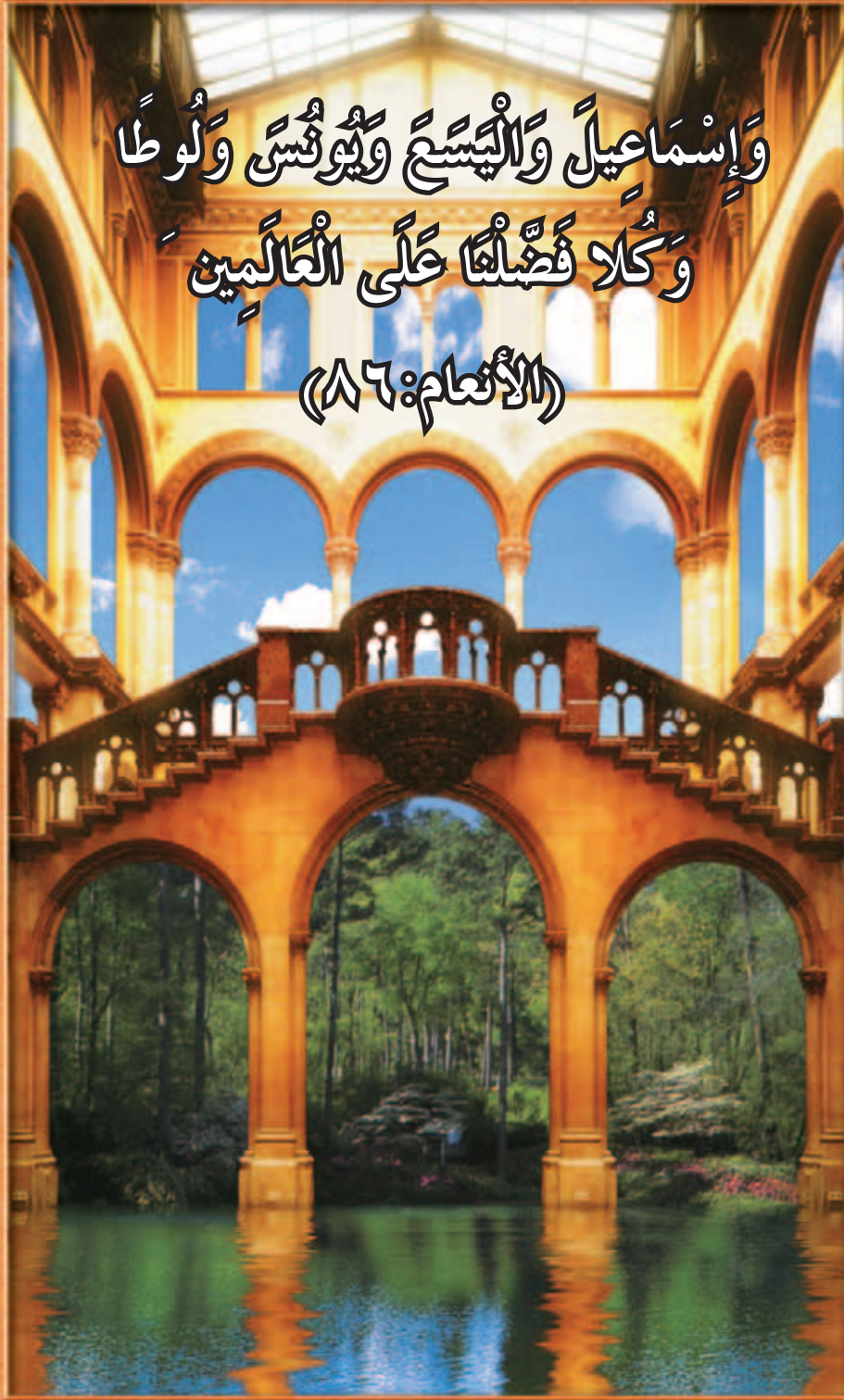
كان سيدنا لوط (ع) - وبهدي من الله وفضل منه - عبداً مؤمناً صابراً ومثابراً يتمتع بالجسارة والشجاعة، وصاحب قرار ثابت. وقد زاده ما رآه في قومه من عناد وكفر ورعونة واستهزاء، قوة وصلابة وثباتاً. واستمر بدعوته إلى الإيمان بالله وعمل الصالحات من الأعمال والتمسك بالخير والفضيلة، باذلاً سعيه لأداء واجب الدعوة والتبلیغ الذي كلف به. يقول تعالى في القرآن : -

﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ يَادُنَهُ وَسَرَاجًا مُنِيرًا وَبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِنْ اللَّهِ فَضْلًا كَبِيرًا وَلَا تُطِعُ الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَدَعْ أَذَاهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ﴾ (الأحزاب: ٤٥-٤٨)

﴿ ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلًا تُتَّرَى كُلُّ مَا جَاءَ أُمَّةً رَسُولُهَا كَذَّبُوهُ فَأَتَبَعَنَا بَعْضَهُمْ بَعْضًا وَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ فَيُبَعَّدُ لِقَوْمٍ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (المؤمنون: ٤)

وفي سيرة سيدنا لوط (ع) القدوة والمثل الأعلى للمؤمنين في كل زمان للاهتداء به في سمو خلقه ورفعه شيمه وثباته على الدعوة إلى الله، وصبره الجميل على المكاره، والتسلل بمختلف الأساليب في التبلیغ والدعوة.

وَإِسْمَاعِيلَ وَالْيَسَعَ وَهُوَنَسَ وَلُوطًا  
وَكُلَا نَحْنُ لَهَا حَلَى الْعَالَمِينَ  
(الْأَنْعَامُ ٨٦)



## سیدنا لوط (ع) يحذر قومه

﴿ كَذَبَتْ قَوْمٌ لُوطُ الْمُرْسَلِينَ إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخْوَهُمْ لُوطٌ أَلَا تَتَقَوَّنَ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِي ﴾ (الشعراء: ١٦٠ - ١٦٣)

طلب نبي الله لوط من قومه ترك ما يقومون به من سيئات الأفعال، واتباعه في دينه. وبين لهم أنه لا يغيي منهم أحراً أو منفعة ولا يتضرر منهم جراء، وإنما غايته إرضاء ربها وأداء ما حمله من أمانة الدعوة إلى الإيمان:

﴿ وَمَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِي إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ (الشعراء: ١٦٤)

وبعد ذلك، حذرهم من معبة ما يقومون بها من أعمال مشينة، وفضاعة ما يعتمدونه من أساليب في حياتهم، وما فيها من مخالفة كبيرة لأسس ومفاهيم الأخلاق الفاضلة:

﴿ أَتَأْتُو نَّذْكَرَانِ مِنْ الْعَالَمِينَ وَتَذَرُّونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ قَالُوا لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ يَا لُوطُ لَتَكُونَنَّ مِنِ الْمُخْرَجِينَ قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُمْ مِنْ الْقَالِينَ ﴾ (الشعراء: ١٦٥ - ١٦٨)

يحاول بعض الناس في أيامنا هذه، إظهار هذه الأخلاق المنحرفة والتصرفات الشاذة بمظاهر مقبول لل المجتمع ويحاولون إعطاءها صفة الشرعية. لكن المسلم يعيش وينظم حياته طبقا لما جاء في أحكام الله وسننه. ولقاء هذه التصرفات المشينة التي يصفها الله بالسيئات من الأفعال، على أهل الإيمان وحملة راية الحفاظ عن الدين أن يقفوا موقف نفسه الذي أبداه سيدنا لوط (ع) ولقاء كل هذه الجهود والمساعي التي بذلها سيدنا لوط (ع) مع قومه ودعوته لهم

## سيدنا لوط (ع) يقابل رسول الله إلينه

عندما أتى رسول الله إلى سيدنا إبراهيم (ع)، بشروه بذرية وولد صالح

أما الخبر الآخر الذي جاءوا به فقد كان حول مصير قوم لوط.

﴿وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُوا إِنَّا مُهْلِكُو أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُوا ظَالِمِينَ﴾ (العنكبوت: ٣١)

ويخبرنا القرآن عن قصة الرسل مع سيدنا لوط (ع) :-

﴿وَلَمَّا جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا سِيَّءَ بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذِرْعًا وَقَالَ هَذَا يَوْمُ عَصِيبٌ﴾ (هود: ٧٧)

ويستمر في بيان تصرفات قوم لوط حينما سمعوا بخبر مجيء رسول الله

إلى بيت سيدنا لوط (ع) :-

﴿وَلَقَدْ رَأَوْدُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُذُرِ﴾ (القمر: ٣٧)

وكان جوابه لقومه تحذيرهم من مغبة أعمالهم وتصرفاتهم :

﴿وَجَاءَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ وَمِنْ قَبْلٍ كَانُوا يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ قَالَ يَا قَوْمَ هَؤُلَاءِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تُخْزُنُونِي فِي ضَيْفِي أَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيدٌ﴾ (٧٨) قالوا لقد علمتَ ما لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍّ وَإِنَّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ﴾ (هود: ٧٩)

وفي قوله " هؤلاء بناتي ... ) يقصد نساء قومه إلى جانب بناته. وهو بهذا يدعوهم إلى الطريق الصحيح وإلى الفطرة الإنسانية والسلوك الم مشروع في العلاقة الطبيعية بين المرأة والرجل حسبما أحلها الله وشرعها للناس ضمن مؤسسة الزواج والنكاح الشرعي ( والله أعلم ... ).

أما قوله " أليس فيكم رجل رشيد ..." فيظهر ما كان عليه قومه من

ترك المنكر والفحشاء من الأفعال، حابهه قومه بالتهديد والوعيد معتمدين على كثرةهم العددية التي تعطيهم الثقة والقوة. وهذا شأن جميع الذين لا يؤمنون من المنكرين والملحدين الذين خلت قلوبهم من نور الهدایة. فهم يشعرون بالقوة المستندين إلى كثرةهم. ويعلمنا ربنا أن المؤمنين كانوا في قلة وعلى مر التاريخ الإنساني.

كان مع سيدنا لوط (ع) من الذين آمنوا معه: (فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ الْمُسْلِمِينَ) (الذاريات)، لكن الله مع المؤمنين دائماً، يশعلهم برعايته وعونه، وهذا هو الأمر المهم. إن الله تعالى يعد المؤمنين بالنصر والتوفيق ما داموا على إيمانهم بقلوب مطمئنة ومتوجهين إلى ربهم بخالص أعمالهم وبالحسنات من أعمالهم والدعوة إلى نشر دين الله بين الناس، متوجحين كسب محبة الله تعالى ونيل رضاه عنهم، والعمل في دنياهم لأجل آخرتهم:

﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَعْمَلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي أرْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾ (النور: ٥٥)

هذا الدستور الإلهي تحقق بالفعل خلال المئات من السنين التي مضت، حيث كان التوفيق والنجاح حليف المؤمنين رغم قلة عددهم أمام الكثرة الكبيرة من أقوامهم. وتأتي البشارة من الله:-

﴿فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُمْ بِنَهَرٍ فَمَنْ شَرَبَ مِنْهُ فَلَيَسَّ مِنِي وَمَنْ لَمْ يَطْعُمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي إِلَّا مَنْ اغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ فَشَرَبُوا مِنْهُ إِلَّا قَلِيلًا مِنْهُمْ فَلَمَّا جَاءَوْهُ هُوَ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ قَالُوا لَا طَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَاهُوكُمْ وَجُنُودِهِ قَالَ الَّذِينَ يَظْهُونَ أَنَّهُمْ مُلَاقُو اللَّهِ كُمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبْتُ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾ (البقرة: ٢٤٩)

الحساب العسير، أو يكسبه أية مميزات. إنما نجاة الإنسان وخلاصه مرهون بقوة إيمانه وشدة تعلقه بربه وطاعته له وخشيته وخوفه من عذابه. فإذا كان قلب الإنسان حالياً من الإيمان الحالص بالله، فسوف يكون مصيره سوء العاقبة مهما كانت درجة قربه ونسبة من الأنبياء والرسل. بل ونقول هنا أن مسؤولياته وتعرضه للحساب يكون أعنصر وأشد بسبب قربه من منبع الوحي وتلقيه الأوامر والنواهي من قرب أكثر من غيره. وهنا يذكر القرآن أيضاً ما يتعلق بنساء النبي :-

﴿يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعِفُ لَهَا الْعَذَابُ ضَعْفَيْنِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرًا وَمَنْ يَقْنُتْ مِنْكُنَّ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَتَعْمَلْ صَالِحًا نُؤْتَهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدْنَا لَهَا رِزْقًا كَرِيمًا يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ إِنْ اتَّقْيَتِنَّ فَلَا تَحْسُنَ بِالْقُولِ فَيَطْمَعُ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَعْرُوفًا﴾ (الأحزاب: ٣٠-٣٢)

لقد بين لنا ربنا من أخبار زوجات سيدنا نوح (ع) وسيدنا لوط (ع)، العبر والدروس. ومقابل هؤلاء، يعطينا ربنا المثل الصحيح من امرأة فرعون وما كانت تحمله من نية خالصة وصفاء روح وخشية من الله والدعاء من صميم فؤادها.

﴿صَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَةً نُوحًا وَامْرَأَةً لُوطًا كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادَنَا صَالِحَيْنِ فَحَانَتَهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَ عَنْهُمَا مِنَ اللَّهِ شَيْئًا وَقِيلَ ادْخُلَا النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِيْنِ وَصَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ آمَنُوا امْرَأَةً فَرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ابْنِ لَيْ عِنْدَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِّنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَلَهُ وَنَجَّنِي مِنْ الْقَوْمِ الظَّالِمِيْنَ﴾ (التحريم: ١٠-١١)

كان خبر قرب هلاك قوم لوط قد جاء إلى سيدنا إبراهيم أولاً :-

تهور وسلوك غير عقلاني واندفاع أهوج نحو الشر والانحراف والفساد. هذا النبي الفاضل الذي كان مثال الأخلاق الحميدة والخصال الجميلة بين قوم من الأشرار الذين يعيشون حياة الانحلال والخروج عن الآداب، خاطب قومه يريد تركهم:-

﴿ قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْ آوِي إِلَى رُكْنٍ شَدِيدٍ ﴾ (هود: ٨٠)

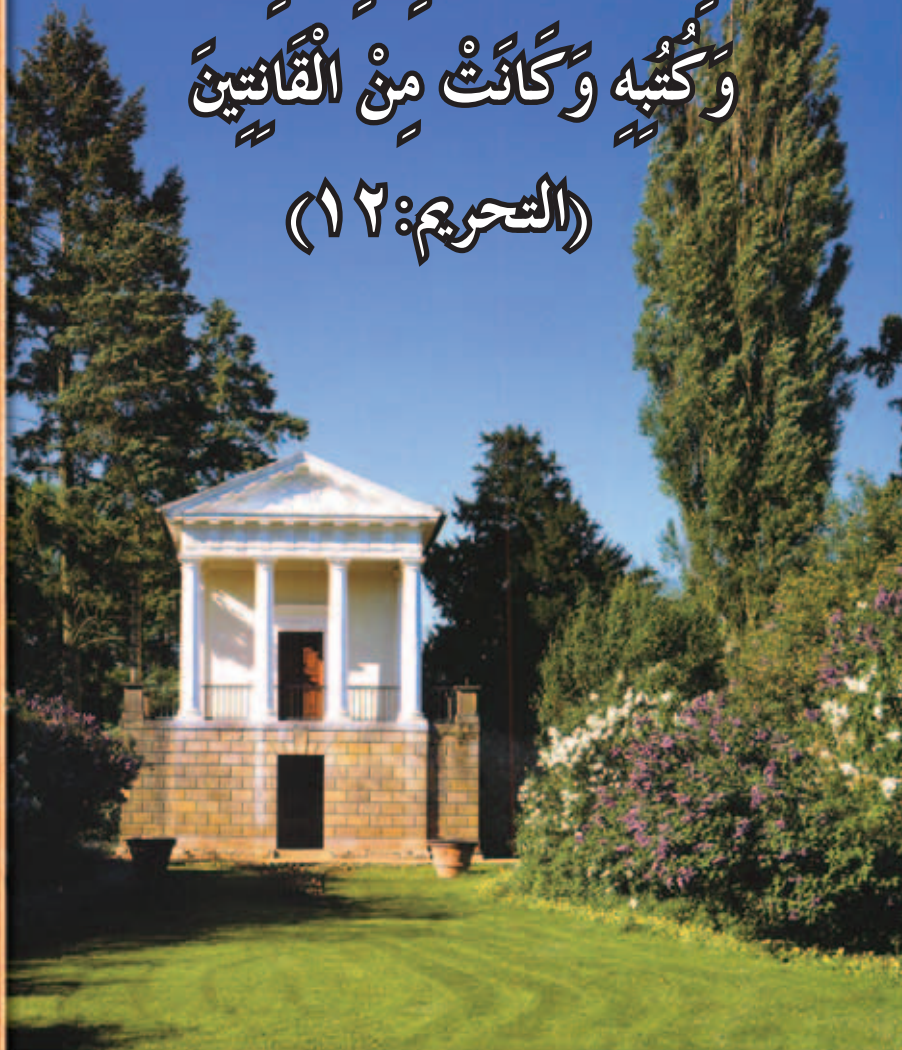
فأجابه رسول الله أن الله أرسل لهؤلاء عذابا وهلاكا لقاء ما يقتربونه من الطغيان وعمل المنكرات :

﴿ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُنْكَرُونَ قَالُوا بَلْ جَنَّاتٍ كَمَا كَانُوا فِيهِ يَمْتَرُونَ وَأَتَيْنَاكُمْ بِالْحَقِّ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ فَأَسْرَ بَاهْلَكَ بِقَطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ وَأَتَبَعَ أَدْبَارَهُمْ وَلَا يَلْتَفِتُ مِنْكُمْ أَحَدٌ وَامْضُوا حَيْثُ تُؤْمِرُونَ وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ الْأَمْرُ أَنَّ دَابِرَ هَؤُلَاءِ مَقْطُوعٌ مُضْبِحٌ ﴾ (الحجر: ٦٢) - ٦٦

﴿ قَالُوا يَا لُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَنْ يَصُلُوا إِلَيْكَ فَأَسْرَ بَاهْلَكَ بِقَطْعٍ مِنَ اللَّيْلِ وَلَا يَلْتَفِتُ مِنْكُمْ أَحَدٌ إِلَّا امْرَأَتُكَ إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَا أَصَابَهُمْ إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصُّبْحُ أَلَيْسَ الصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ (هود: ٨١)

هنا تظهر حقيقة امرأة لوط التي كانت مع قومها وبقيت معهم لتسلقى نفس مصيرهم من العذاب. وبالرغم من رفعة مقام زوجها الذي أعطاه الله مرتبة النبوة والمنزلة الرفيعة، والشرف الرفيع الذي ناله من جرائهما فإنها لم تكتسب غير الخسران بسبب عدم إخلاصها، ولتمسكها بالنكران والكفر. إن هلاك امرأة لوط على هذا الوجه وبهذه الصورة، يوحى لنا أن القربي من الأنبياء والانتساب إليهم لا يحمي الإنسان لوحده في الآخرة من

وَمَرِيمَ ابْنَتْ عُمَرَانَ الَّتِي  
أَحْصَنَتْ فِرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِنْ  
رُوحَنَا وَصَدَقَتْ بِكَلَمَاتِ رَبِّهَا  
وَكُتِبَهُ وَكَانَتْ مِنْ الْقَانِتِينَ  
(الْتَّحْرِيمُ: ١٢)



﴿ قَالَ فَمَا خَطَبُكُمْ أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ قَالُوا إِنَّا أُرْسَلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حَجَارَةً مِنْ طِينٍ مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (الذاريات: ٣١-٣٦)

ثم جاء الرسل إلى سيدنا لوط (ع) وأخبروه أيضاً عن مصير قومه والهلاك الذي يتظرونهم عدا الذين آمنوا منهم، فإنهم بعيدون عن هذا الخطر الرهيب الذي جاء ذكره في القرآن :-

﴿ وَلَقَدْ رَأَوْدُوهُ عَنْ صَيْفِهِ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ (القمر: ٣٧)

﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالَيْهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا حَجَارَةً مِنْ سِجْيلٍ مَنْضُودٍ مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ وَمَا هِيَ مِنْ الطَّالِمِينَ بَيْعِيدٍ ﴾ (هود: ٨٢ - ٨٣)

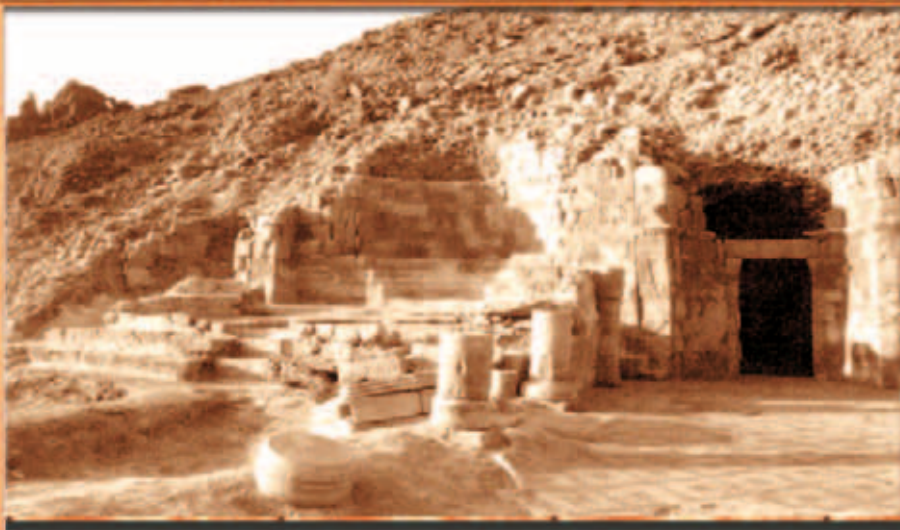
إن العبارة التي ترد في بداية السورة " ... وجعلنا عاليها سافلها ..." تطرح احتمال حصول زلزال عنيف قلب ظهر الأرض على باطنها. كما وإن قوله " ... وأمطربنا عليهم حجارة من سجيل منضود" يوجه الأذهان إلى احتمال انفجار برkanî أعقبه قذف الصخور المحترقة وسيول المواد المنصهرة" ... مسومة عند ربك ...". وفي الآية (١٧٣) من سورة الشعرا، ترد الصيغة بشكل آخر "فأمطربنا عليهم مطراً فسآء مطر المنذرین" وهذه جميعها تتحدث عن زلزال عنيفة رجت الأرض رجاً وقلبتها رأساً على عقب، وعن انفجار برkanî عنيف أمطر صخوراً محترقةً ومواداً منصهرة على شكل مطر من نيران أهلكت الكفار عن بكرة أبيهم ( الله وحده أعلم .(...).

## المصير المشترك لقوم لوط وسكان بومبي "سكن مدينة " بومبي " وقوم لوط لاقوا نفس المصير "

كانت مدينة " بومبي " مثال السقوط الأخلاقي والتفسخ والانحلال الاجتماعي في روما. مثلهم مثل قوم لوط في انتشار الشذوذ بينهم وسلوكهم طريقاً غير ما يريد الله لعباده في طراز معيشتهم. فكانت نهايتهم مثل نهاية قوم لوط. لأن المجتمعات التي تقف ضد إرادة الله ستلاقى سوء العقاب في دنياهم قبل آخرتهم. وهذه سنة الله في خلقه ﴿إِسْتَكْبَارًا فِي الْأَرْضِ وَمَكْرُ السَّيِّئِ وَلَا يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئِ إِلَّا بِأَهْلِهِ فَهُلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا سُنَّةُ الْأَوَّلِينَ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةَ اللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةَ اللَّهِ تَحْوِيلًا﴾ (فاطر: ٤٣)، كما أخبرنا بكتابه.

( يؤكّد العلم الألماني فيرنر كيلر استناداً إلى الأبحاث الجيولوجية والأثرية أن مدینتي " سدوم وعموره " التي عاش فيها قوم لوط تقعان في وادي ( سيدوم ). ويقول أيضاً في كتابه أن هذه المنطقة في الطرف الجنوبي من البحر الميت والتي كانت تحتوي مناطق مأهولة ومستعمرات سكّية قديمة. وتوجد بعض أجزاء وبقايا من المدينة المنكوبة التي غاصت في البحر، على الساحل. وتظهر الآثار المستوى العالمي لنمط العيش والحياة الرفقاء التي كان عليها قوم لوط ( ع )





يشير المؤرخون إلى أن مكان — وقوع هذا الحدث الرهيب كان بجوار "البحر الميت". وتعتبر مدینتنا "سديوم" و "عمورة" الواقعتان على ضفاف البحر المذكور في المنطقة الواقعة حالياً بين الأردن وأراضي فلسطين المحتلة من قبل إسرائيل، مسرح ومكان تحقق وعد الله بحق قوم لوط الذين كانوا يعملون السيئات ويمارسون الشذوذ في العلاقات الجنسية، واستمروا على العناد والرعونة في كفرهم وضلالهم رغم ما قام بهنبي الله لوط (ع) من تحذيرهم وإنذارهم بعقاب الله، ودعوتهم إلى سلوك طريق الإيمان والطهر. وتأكيد الحفريات الأثرية والأبحاث في المنطقة حدوث زلازل عظيمة أدت إلى انكسار الطبقات الأرضية وهبوطها وبالتالي خسفت المدینيات. ويعتبر بعض الباحثين أن المنطقة التي تمتاز بضحالة مياه البحر ربما كانت الموضع الذي خسفل الله قوم لوط فيه. (للمزيد من المعلومات راجع :- هارون يحيى — هلاك الأقوام — الطبقة السادسة، اسطنبول، ٢٠٠٢).

## هارون يحيى (عذنان أو قطار)



( من الممكن أن تدل معنى عبارة "عليها سافلها ... " في الآية إلى حصول زلزال سوت كل شيء بالأرض . والدليل أن البحر الميت يقع على خط منطقة زلزال وبراكن وفعاليات تحت أرضية .

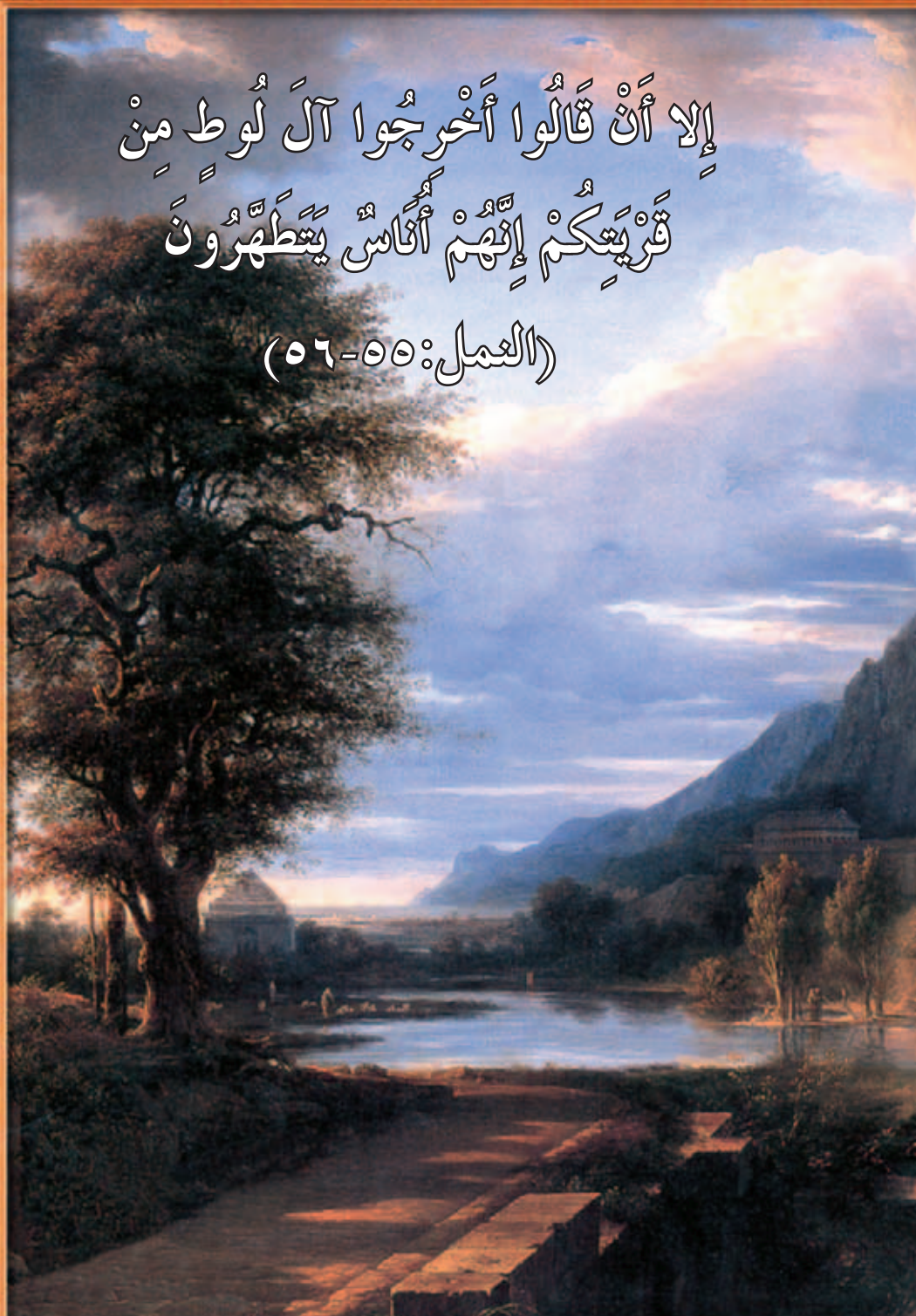
تصف الآية ما حصل "... وأمطينا عليهم حجارة من سجيل منضود ...". يقول في ذلك العالم الآثاري - فيرنر كيلر - "أناء حصول الانفجار البركاني تشقت قشرة الأرض، وسمحت للمواد المنصهرة تحتها بالخروج، ويشاهد اليوم بقايا عدد من البراكين الخامدة شمالي ضفة نهر الأردن. وتظهر للعيان طبقات من المواد المنصهرة المتصلبة وأحجار البازلت فرق طبقة طباشيرية..."

أَلَمْ يَأْتِهِمْ بَنِي إِلَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ قَوْمٌ  
نُوحٌ وَّعَادٌ وَّثَمُودٌ وَّقَوْمٌ لِّإِبْرَاهِيمَ  
وَاصْحَابُ مَدْئِنٍ وَالْمُرْقَبَاتُ أَتَتْهُمْ  
رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ  
وَلَكِنْ كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ

(الشُّورَى: ٧٠)

إِلَّا أَنْ قَالُوا أَخْرُجُوا آلَ لُوطَ مِنْ  
قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَعْظَمُونَ

(الْعَمَلُ: ٥٦-٥٧)



أَنْكُمْ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهْوَةً مِنْ دُونِ  
النِّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ فَمَا كَانَ  
جَوَابَ قَوْمِهِ



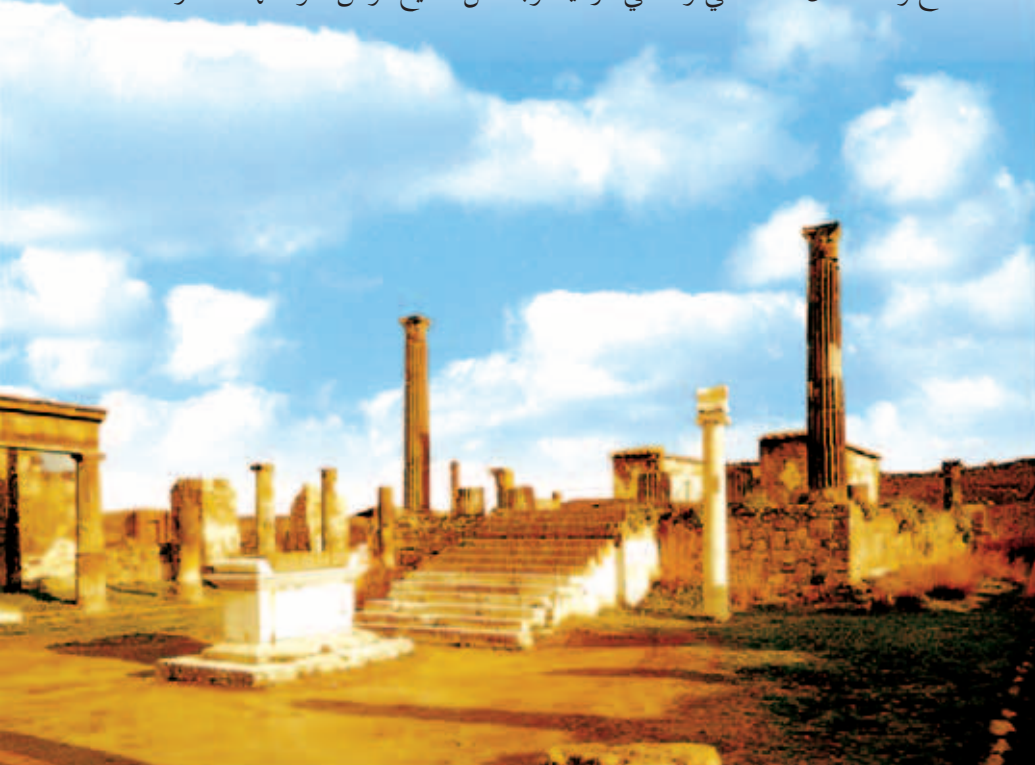
الفحش والفساد في أرجائهما. غير إن ركاماً بركاناً فيزوف مسح كل شيء من الوجود. والمثير للعجب والدهشة أن انفجار بركاناً فيزوف الهائل لم يؤثر على سكان المدينة ولم يثر فيهم الهلع وبقاء على ما كانوا عليه دون أية محاولة للفرار وإنقاذ أنفسهم من هذا البلاء الذي تراءى لهم. وكأنهم تجمدوا في أماكنهم دون حراك. فترى عائلة كاملة وهي جالسة على مائدة الطعام وقد تحول الجميع إلى حجارة سوداء محترقة. كما وقد تحجرت عدة أزواج وهم في أوضاع الممارسة الجنسية وأوضاع مشينة أخرى تدل على الشذوذ والانحراف عن الطبيعة الإنسانية. والأعجب وجود الكثير من صغار السن من الفتيان معاً أو الفتيات مع بعضهن أيضاً. وبقيت وجوه كثيرة من الناس الذين تحجروا بشكل سليم تقريباً. وقد ارتسمت على هذه الوجوه، الحيرة والدهشة. ولعل كل هذا من آيات الله التي أخذتهم "بغة". ويضرب القرآن مثلاً، أهل مدينة من المدن:-

﴿إِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ خَامِدُونَ﴾ (ياسين: ٢٩)



لقد تحقق خراب (بومبي) عن طريق ثورة بركان "فيزوف" القريب منها. هذا الجبل البركاني يعتبر رمزا لمدينة نابولي الإيطالية وهو بركان نائم وحامد منذ حوالي ٢٠٠٠ عام ويسمى أيضا بجبل "العبرة ...". وما تعرضت له مدینتنا (سدوم وعورة) قريب الشبه بما لاقتها مدينة بومبي من سوء العاقبة. تقع مدينة نابولي في الجهة الغربية من الجبل ومدينة فيزوف في جهته الشرقية. وقبل حوالي ٢٠٠٠ عام انضم الناس من أهالي (بومبي) تحت ركام ودخان وأنقاض وسبول الصخور المنهممة والمنصهرة بصورة مفاجئة ودون سابق إنذار باغتة المدينة وأخذت أهلها على حين غرة، بحيث بقي كل شيء في المدينة على حاله تماماً مثلما كان قبل ٢٠٠٠ عام، وكأن الزمن قد تحمد كل هذه المدة.

هناك الكثير من الدروس وال عبر والحكم التي بالإمكان استخراجها من حادث مدينة (بومبي). ويشير التاريخ في صفحاته أن هذه المدينة كانت مركزاً للتفسخ والانحلال الأخلاقي وتفشي الرذيلة وبشكل فضيع. ومن خواصها انتشار





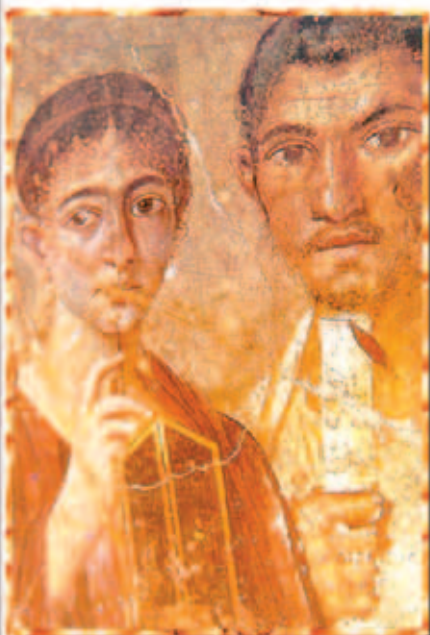
التعليق على الصورة: ( نماذج من الأجساد  
البشرية استخرجت من أنقاض بومبي





التعليق على الصورة ( هذه النقوش الثالثة تمثل  
حياة أهل بومبي ومنها المجالس





الْغَابِرِينَ ثُمَّ دَمَرْنَا الْآخَرِينَ

(الشَّعْرَاءُ: ١٦٩-١٧٢)

رَبِّ نَجْنِي وَأَهْلِي مِمَّا يَعْمَلُونَ فَنَجِّنَاهُ  
وَأَهْلُهُ أَجْمَعِينَ إِلَّا عَجُورًا فِي

## هارون يحيى (عذنان أو قطان)

هاجر هذا النبيان الكريمان من محل معيشتهم وبأمر من الله، حيث أراد لهم من أرضه. والهجرة عبادة يمارسها الصالحون من عباد الله. فالذين لا يؤمنون ولم يدخل نور الله إلى أنفسهم لا يفكرون في الهجرة وترك أماكنهم إلى مكان مجھول ليس لهم به علم مسبق. أما الإنسان المؤمن فإنه يعلم أن الله يريد له الخير أينما كان وحيثما وجده، وهاجر إلى أي ركن من أركان الأرض. فلا يجد التردد إلى نفسه سبيلاً، ولا يمانع من ترك ما يملكه من حطام الدنيا إذا ما وجد أن في هذا الإجراء رضا الله. وقد ضرب لنا هذان النبيان أروع مثال على هذه الحقيقة الإيمانية. ففي سبيل تنفيذ أمر الله ترك كل شيء في هذه الحياة. وقد جازاهما الله أحسن جزاء في الحياة الدنيا ومنحهما من نعمه وبركاته. وما يدهما في الآخرة أعظم وأبهى حيث التعيم المقيم في جنات الخلد.

والمؤمنون الذين يثقون بربهم ويطمئنون إليه، يعتقدون بأن كل ما يختاره الله لهم فيه الخير والبركة، ويستسلمون لأمر ربهم مثل الأنبياء الأخيار الذين كان التوكل والتسليم لرب العالمين من شيمهم وخصالهم. ذلك لأن الحرص على الدنيا والتکالب على ملذاتها والارتباط بالمنافع إنما تمثل أخلاق غير المؤمنين ومن صفاتهم الممیزة. ويسير الله عباده المؤمنين الطيبين بشمولهم برعايته وفضله في حياتهم الدنيا وفي آخرتهم.

إلى جانب كل هذه النعم، يتحدث القرآن عن نعمة الملك والحكم الذي جعله من نصيب بعض أنبيائه. فقد أعطى سيدنا داود (ع) ملكاً عظيماً ومنح سيدنا سليمان (ع) القوة والسيطرة والغنى، بينما يعد رسوله إبراهيم (ع) وذراته من بعده ملكاً كبيراً:-

## هجرة سيدنا إبراهيم (ع) وسيدنا لوط (ع)

ورد في الآيات خبر هجرة أنبياء الله إبراهيم ولوط (عليهما السلام) بأمر من الله، ثم استقرارهما في أرض طيبة مباركة. ويخبرنا القرآن أيضا النهاية السعيدة

لهذين الرسولين الأكرمين وكذلك ذرياتهما من بعدهما:-

﴿ وَنَجَّيْنَاهُ وَلَوْطًا إِلَى الْأَرْضِ الَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلًا جَعَلْنَا صَالِحِينَ وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فَعْلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَةِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ وَلَوْطًا آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعَلِمَ مَا وَنَجَّيْنَاهُ مِنْ الْقُرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ تَعْمَلُ الْخَيْثَاتِ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا سُوءٍ فَاسِقِينَ وَأَدْخَلْنَاهُمْ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّهُ مِنِ الصَّالِحِينَ ﴾ (الأنبياء: ٧٥-٧٦)

التعليق على الصورة: ( من  
بقايا مدينة بومسي، أربع مطاحن  
لصنع الدقيق... )



## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

ما ذهب عنه المال والملك أو نقص. ذلك لأنه يدرك أن الحياة الدنيا هي دار الاختبار والامتحان وإن العاقبة للمتقين حيث نعيم الجنان يحازى بها عباد الله المؤمنون المخلصين :-

﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهُدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِنْدَ اللَّهِ وَأُولُئِكَ هُمُ الْفَاغِزُونَ \* يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُمْ بِرَحْمَةٍ مِّنْهُ وَرَضْوَانٌ وَجَنَّاتٌ لَهُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُّقِيمٌ \* خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ (التوبه: ٢٠-٢٢)

﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرْبَى آمَنُوا وَأَنْقُوا لَفَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَرَكَاتٍ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَأَخْذَنَاهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ \* (الأعراف) ﴾ منْ عَمَلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكْرٍ أَوْ أُثْنَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْسِنَنَّ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (النحل:

(٩٦-٩٧)



﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ فَقَدْ آتَيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَآتَيْنَاهُمْ مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ (النساء: ٥٤)

إن الأموال الطائلة وكراسي الحكم والسلطان تعتبر سببا في دخول الغرور والكبر والإعجاب بالنفس إلى القلوب وسيطرتها على الفغوس لدى الذين لا يؤمنون أو هم في غفلة عن ربهم. بينما الأنبياء والمؤمنون الذين يتبعون سبيلهم ويسيرون على هداهم يسخرون عطايا ربهم في سبيل نشر دعوة الدين وانتشار الأخلاق الكريمة وأعمال البر والخير العام، ويتوغون رضا الله تعالى عنهم. والمؤمن يمتاز عن غيره باعتقاده الجازم أن الملك لله وحده، فيشكّره على عطياته واحسانه إذا ما أصابه الخير، ويصبر ويحمد ربه من صميم قلبه إذا

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

ونماذج يقتدى بهديهم من أولى الأهداف وغایات المؤمنين المخلصين لدينهم ليستحقوا نيل صفة عباد الرحمن الذين وصفهم الله في قرائه، الموحدين له والمتقين الخاسعين. ويشير لهم رب العالمين في سورة النساء :-

﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنْ النَّبِيِّنَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴾ (النساء: ٦٩) ولأجل أن يبلغ المؤمن مرتبة عالية عند ربه ويحضر في الآخرة مع زمرة الأنبياء والصالحين ويحظى عند الله بالقبول والرضا، عليه أن يسخر حياته لكل ما من شأنه تأميم اقتراه من ربه، وأن يزيد من ثقته واطمئنانه إلى حكمه وما يأتي منه، وأن يجعل كذلك دين الله المبين فوق أي اعتبار آخر. ولعله من البداهة أن نقول، أن كل من أظهر من الخلق الجميل ونفذ مقوله سيدنا إبراهيم (ع) " وسلمت أمري لرب العالمين" ونظم طراز معيشته وأسلوب حياته على هذه الأسس والاعتبارات، فإنه يحق له أن يأمل ويرجو ويطمح من ربه الغفور الرحيم أن يجازيه الجزاء الحسن ويهديه سبيل الخلاص والسعادة الأبدية.

إن كثرة الغافلين عن ربهم والناكرين له والحادين لنعمه في هذه الحياة يجب أن لا يبليط من عزائم الرجال أو يقلل من هممهم. فسيدنا إبراهيم (ع) دعا قومه وكان وحيداً فرداً بينهم. ولهذا قال فيه سبحانه وتعالى مثنياً عليه في قرآن: (إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ) (التحل). وقام سيدنا لوط (ع) مع نفر قليل من المؤمنين معه بدعوة قومه إلى طريق الهدى والإيمان والرشاد (فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ) (الذاريات: ٣٦). وكان هو مع أهل ذلك البيت المسلم، الأقوى والأعلى بفضل عون الله وعنايته ووقوفه إلى جانبهم.

والمهم في الأمر هو إدراك السر الأعظم في كون جميع المخلوقات تحت سيطرة وحكم وسلطان الخالق المبدع وقدرته العظيمة، وتنظيم الحياة والعيش طبقاً لما تقتضيه هذه الحقيقة. وقد أدرك سيدنا إبراهيم (ع) وسيدنا لوط (ع) حقيقة وكنته هذا السر العظيم فأصبحوا من عباد الله المخلصين وأخلاقه المقربين. إنها دعوة مباركة للمؤمنين كافة إلى التمثيل بهؤلاء الأنبياء الكرام والرسل العظام في اكتساب الإيمان العميق والسعى الحثيث لتحقيق ما يؤمن لهم الدخول تحت خيمة زمرة عباد الله المكرمين، وأصنفياه المقربين.

# كلمة أخيرة

لقد بحثنا في هذا الكتاب عن بعض الخصائص والمميزات والمواقف في حياة وخلال النبي المختار سيدنا إبراهيم (ع) وسيدنا لوط (ع) وذكرنا ما كانا يتمتعان بها من شيم ومكارم، من الإيمان العميق بالله والثقة والاطمئنان إليه وحكمه بشكل مطلق، والتسليم إليه والتوكّل عليه في جميع شؤونهما وأمورهما، وأخلاقهما الحميدة وسعيهما الحثيث وبذلهما الجهود لهداية مجتمعاتهما وأقوامهما، والدعوة إلى معرفة الله وتوحيده وترك عبادة الأوثان والإشراك بالله والكفر والانحراف والسيئات من الأعمال والمكابرة والطغيان، معتمدين على آيات القرآن الكريم ومستشهادين ببعض الأحاديث النبوية والتفاسير. لقد أظهر سيدنا إبراهيم (ع) عند قيامه بتبلیغ الرسالة الربانية لقومه المشركيين، الإيمان الثابت الراسخ والحكمة البالغة والصبر الجميل أمام قومه وما أظهروه وجابهوا من عنت وإصرار على الكفر ووضع العراقيل والمصاعب أمامه. كما قام سيدنا لوط (ع) بدعاوة قومه وبصبر وأنأة وباستمرارية وثبات لا يلين، إلى عبادة الواحد الأحد والابتعاد عن عمل المنكرات وترك الرذائل وما كانوا عليه من شذوذ وانحراف وتفسخ خلقي رهيب. هؤلاء الخيرون من عباد الله الذين اصطفاهم واختارهم لحمل رسالته إلى البشرية، أظهروا من الصبر والثبات على الإيمان ما جعلهم يكسبون رضا الله عنهم ونالوا جزاء ذلك من ربهم النصر والحماية والمقام الرفيع في حياتهم الدنيا، والخلود في نعيم جنانه في الحياة الآخرة.

إن اتخاذ هؤلاء الأنبياء والرسل المكرمين أمثلة يحتذى بهم

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

بذلك من قبل العديد من كبار رجال العلم. ففي الولايات المتحدة بشكل خاص، صرخ الكثير من علماء البيولوجيا والكيمياء الحيوية وعلم الحفريات وغيرها من العلوم الأخرى بأن الداروينية وصلت إلى طريق مسدود وأنّ أصل الكائنات الحية هو الخلق. واليوم تؤكّد التطورات العلمية بأن الكون وجّمِع الكائنات الحية قد خُلقت من قبل الله تعالى.

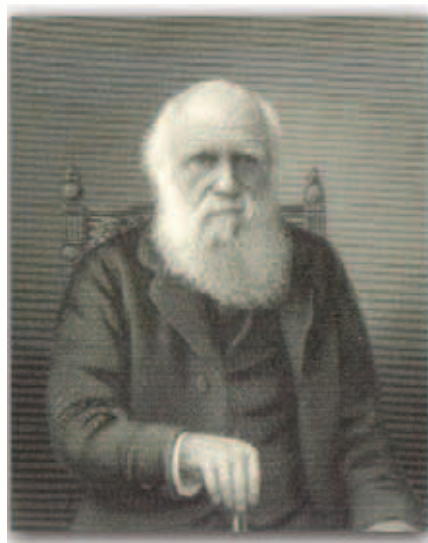
لقد تناولنا مسألة اهيار نظرية التطور ودلائل الخلق في موضع كثيرة من أعمالنا، وسوف نواصل ذلك في أعمال أخرى. ولكن بالنظر إلى الأهمية البالغة التي يكتسيها هذا الموضوع رأينا أنه من الفائدة إيراد ملخص لذلك في هذا الموضع أيضاً.

### الاهيار العلمي للنظرية الداروينية

بالرغم من أن هذه النظرية تعود في جذورها إلى التاريخ الإغريقي القديم، إلا أنها شهدت أوسع انتشار لها في القرن التاسع عشر. كان أهم تطور شهدته النظرية هو صدور كتاب تشارلز داروين "أصل الأنواع" الذي صدر عام ١٨٥٩.

في هذا الكتاب ينكر داروين أن الأنواع المختلفة على الأرض قد خلقها الله. يقول داروين أن جميع الكائنات الحية لها جد مشترك وأنها قد تنوّعت واختلفت بسبب اختلافات طارئة متدرجة أتت عليها عبر الأزمان.

وكما يقر داروين نفسه، فإن نظريته لا تقوم على أي حقيقة علمية



شارلز داروين

# انهيار الداروينية

لقد ظهرت النظرية الداروينية، يعني نظرية التطور بهدف رفض فكرة الخلق، بيد أنها لم تنجح في ذلك، وأعتبرت مجرد سفسطة خارجة عن نطاق العلم. وهذه النظرية تدّعى أن الكائنات الحية تولدت بطريق المصادفة من الكائنات غير الحية، وقد تم ردّها ونقضها بعد أن أثبت العلم أن الكون والكائنات الحية تحتوي على أنظمة غاية في الإعجاز. وعلى هذا التحوّل أثبت العلم كذلك أن الله تعالى هو خالق الكون وخالق جميع الكائنات الحية.

وهذه النظرية لا تقوم سوى على مناقضة الحقائق العلمية والأكاذيب التي ترتدي لباس العلم وحملة من التزييفات، وقد تم القيام بحملة واسعة على نطاق العالم لكي تبقى هذه النّظرية قائمة على أقدامها، غير أن هذه الحملة لم تتمكن من إخفاء الحقيقة. لقد تuala الأصوات خلال الثلاثين سنة الماضية في دنيا العلم تبيّن بأن نظرية التطور تمثل أكبر خديعة في تاريخ العلم. وقد أثبتت الأبحاث التي أجريت بشكل خاص اعتباراً من عام ١٩٨٠ بأنَّ الإدعاءات الداروينية عارية تماماً من الصحة، وقد تم التصرّح

هذه النظرية تكون المادة الحية قد نشأت من مادة غير حية نتيجة للعديد من المصادفات، ومن المؤكد أن هذا الرعم لا يتوافق مع أبسط قواعد علم الأحياء.

## الحياة تنشأ من الحياة

في هذا الكتاب، لم يتطرق داروين إلى أصل الحياة. فقد كان الفهم البدائي لحقيقة الحياة في عصره يعتمد على الإفتراض بأن الكائنات الحية ذات بنيات بسيطة جداً. لقد لاقت نظرية النشوء التلقائي التي انتشرت في القرون الوسطى، والتي تقول أن المواد غير الحية تجتمع من تلقاء نفسها لتشكل كائناً حياً، رواجاً واسعاً في ذلك الزمن. من الاعتقادات التي نتجت عن هذه النتيجة هي أن الحشرات تنشأ عن بقايا الطعام، وأن الجرذان تأتي من القمح. هنا يجدر بنا أن نتعرض لتجربة مضحكة قام بها البعض، حيث تم وضع بعض القمح على قطعة وسحة من القماش، وكان المنتظر أن يخرج حرذاً بعد برهة من الزمن.

ومن المنطلق ذاته كان يعتقد أن الديدان تخرج من اللحم؛ إلا أنه لم يلبث العلم أن أثبت أن الديدان لا تخرج من اللحم بشكل تلقائي، وإنما يحملها الذباب بشكل يرقانات لا ترى بالعين المجردة.

كان هذا الاعتقاد سائداً في الزمن الذي كتب فيه داروين كتاب "أصل الأنواع"، فقد كان يعتقد بأن البكتيريا جاءت إلى الوجود من مادة غير حية وكان هذا الاعتقاد مقبوا علمياً.

لم يطل الوقت حتى أعلن باستور نتائج دراساته الطويلة وأبحاثه الكثيرة التي تدحض أساس نظرية داروين. قال باستور في محاضرته التي أعلنت فيها عن انتصاراته في السوربون عام ١٨٦٤:

"لا يمكن أن تستفيق نظرية النشوء التلقائي من الضربة الصاعقة التي أصابتها بها هذه التجربة البسيطة." ٢٠

قاوم المدافعون عن النظرية الداروينية اكتشافات باستور لوقت طويل. إلا

ثابتة، بل إنها مجرد "افتراض". علاوة على ذلك، يعترف داروين في فصل مطول من كتاب بعنوان "المصاعب التي تواجهها النظرية" أن النظرية تتهاوى أمام العديد من الأسئلة الحرجة.

عقد داروين آماله على الاكتشافات العلمية التي كان يظن أنها ستريل العقبات التي تواجهها نظريته، إلا أن ما أثبتته هذه الاكتشافات جاء عكس ما تمناه الرجل.

وتظهر هزيمة داروين أمام العلم الحديث من خلال ثلاث نقاط رئيسية:

١- لم تتمكن هذه النظرية بأي وسيلة من الوسائل أن تفسر كيف نشأت الحياة على وجه الأرض.

٢- لا يوجد أي اكتشاف علمي يدل على قدرة "التقنيات التطورية" التي تفترضها النظرية على التطور في أي حال من الأحوال.

٣- ما يثبته السجل الإحاثي هو عكس الادعاءات التي تقوم عليها نظرية التطور.

سنناقش في هذا الفصل هذه النقاط الثلاث الرئيسية:

## العقبة الأولى التي لم تذلل: أصل الحياة

تقول نظرية التطور أن جميع الكائنات الحية قد تطورت عن خلية وحيدة ظهرت على سطح الأرض البدائية منذ ٣,٨ مليون سنة. ولكن كيف يمكن لخلية وحيدة أن ينشأ عنها الملايين من الأنظمة والأنواع الحية؟ وإذا كان هذا التطور قد حدث فعلاً فلماذا لم تظهر علاماته في السجلات الإحاثية ، هذا سؤال لم تتمكن النظرية الإجابة عليه. إلا أن السؤال الأول الذي يقى يواجه هذه النظرية، التي لم تجد جواباً عليه حتى الآن، هو كيف نشأت "الخلية الأولى".

تفسر نظرية التطور، التي لا تعرف بالخلق ولا تقبل بوجود خالق، نشوء الخلية الأولى على أنها أتت عن طريق الصدفة التي تتضمنها قوانين الطبيعة. حسب

الحقيقة في مقالة نشرتها مجلة "الأرض" عام ١٩٩٨ :

"ها نحناليوم نغادر القرن العشرين دون أن نتمكن من حل المشكلة التي بدأنا القرن معها وهي : كيف بدأت الحياة على الأرض؟"<sup>٢٤</sup>

## البنية المعقدة للحياة

السبب الرئيسي الذي أوقع نظرية التطور في مأزق "كيف بدأت الحياة" هو أن الكائنات الحية، حتى البسيطة منها، تنطوي على بناءات في غاية التعقيد. فالخلية الواحدة من الكائن الحي أكثر تعقيداً من أي منتج تقني صنعه يد البشر. فحتى يومنا هذا لا يمكن لأي مختبر كيميائي مهما بلغت درجة تطوره أن ينصح في تركيب خلية حية من خلال تجميع عدد من المواد العضوية مع بعضها.

إن الظروف المطلوب توفرها لتركيب خلية حية هي أكثر بكثير من أن تُعرض. فإمكانية تركيب أحد البروتينات التي تعتبر حجر الأساس في الخلية بشكل عشوائي هي  $1 \times 10^{50}$  وهذا بالنسبة لبروتين مكون من ٥٠٠ حمض أميني؛ وفي الرياضيات يعتبر أي احتمال أصغر من  $1 \times 10^{-50}$  مستحيلاً!

إن جزء  $\text{DNA}$  الذي يتواجد في نواة الخلية والذي يخزن المعلومات الوراثية، هو في حد ذاته بنك معلومات معجز. فلو أن المعلومات المشفرة في

إن الطفرات الوراثية لا يمكن بأي حال من الأحوال أن أن تطيف معلومات جديدة لـ  $\text{DNA}$  : فالجزاء الذي تكون المعلومات الجينية عندما تزعزع من أماكنها إما أن يحدث لها خراب أو تنتقل إلى قسم آخر من  $\text{DNA}$ ، فالطفرات الوراثية لا يمكن أبداً أن تكسب الكائن الحي عضواً جديداً أو أن تتحمّه خاصية إضافية. ما يحدث من جراء الطفرات الوراثية أمور غير عادية كأن تخرج الرجل من الظهر أو تخرج الأذن من البطن.



أن ماجاء به باستور بالإضافة إلى ما كشف عنه التقدم العلمي من البنية المعقّدة لخلية المادة الحية، أبقيا فكرة وجود الحياة على سطح الأرض عن طريق الصدفة في مأزق لم تستطع الخروج منه.

### المحاولات العاجزة في القرن العشرين

إن أول من تبني موضوع منشأ الحياة في القرن العشرين كان التطوري المشهور ألكسندر أوبارين. تقدم هذا العالم بالعديد من الآراء العلمية في الثلاثينيات من ذلك القرن، حاول من خلالها إثبات إمكانية تطور خلية الكائن الحي عن طريق الصدفة. إلا أن دراساته لم تنته إلا بالفشل، مما حدا بأوبرين تقديم الاعتراف التالي: "للأسف، بقيت مشكلة منشأ الخلية الأولى أكثر النقاط غموضاً في دراسة تطور الأنظمة الحية".<sup>٢١</sup>

حمل التطوريون بعد أوبرين مسؤولية حل مشكلة منشأ الحياة. وكان أكثر هذه التجارب شهرة تلك التي قام بها الكيميائي الأمريكي ستانلي ميلر عام ١٩٥٣. قام هذا العالم بدمج عدد من الغازات التي يفترض أنها كانت موجودة في المناخ البدائي للأرض، وأضاف إليها مقدار من الطاقة. من خلال هذه التجربة تمكّن ميلر من تركيب عدد من الحموض الأمينية (الجزيئات العضوية) التي تتوارد في تركيب البروتينات.

إلا أنه لم تمض عدة سنوات حتى ثبت بطلان هذه النظرية، التي كانت تعتبر خطوة رائدة في تقدم نظرية التطور، فالمناخ الذي استخدم في هذه التجربة كان مختلفاً جداً عن الظروف الأرضية الحقيقة.<sup>٢٢</sup>

وبعد فترة من الصمت اعترف ميلر أن المناخ الذي استخدمه في تجربته كان غير حقيقياً.<sup>٢٣</sup>

لقد باهت جميع محاولات التطوريين في إثبات نظريتهم في القرن العشرين بالفشل. يُعرف العالم الجيولوجي بادا من معهد سكريبس في سانت ياغو بهذه

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

ال الطبيعي". وقد ضمن هذه الفكرة في كتابه: "أصل الأنواع ، عن طريق الاصطفاء الطبيعي..."

يقول قانون الاصطفاء الطبيعي أن الكائنات الحية التي تمتلك خصائص قوية فقط هي التي يمكن أن تبقى في معركة الحياة. على سبيل المثال، عندما تهاجم الحيوانات المتواحشة قطبيعاً من الغزلان، فإن الغزلان الأقوى والتي يمكنها أن تركض بسرعة أكبر هي التي ستنجحوا وتبقى على قيد الحياة. وهكذا يتشكل قطبيع جديد من الأقوياء والسرعانين فقط. ولكن، ولنفترض أننا سلمنا بهذا جدلاً، فهل يمكن هؤلاء الأقوياء من قطبيع الغزلان أن يتطوروا بأي شكل من الأشكال ليصبحوا حيواناً مثلاً؟ بالطبع لا.

لذلك نقول أن هذه الفكرة لا قوة تصورية لها. داروين نفسه كان قليلاً بشأن

ليس هناك أي مكسب حصل لنظرية الشوء والإرتقاء من فكرة الانتقاء أو الاختيار الطبيعي. ذلك لأن هذه الآلية لم تعمل في يوم من الأيام على تطوير المعلومات الجينية أو إغناها لدى أي نوع من الأنواع. إنه لا يمكن لأي نوع أن يتغير إلى نوع آخر مختلف عنه؛ بمعنى أن التطور لا يمكن أن يغير نجم البحر فيصبح سمكة، أو يغير الأسماك فتصبح ضفدع، أو يغير الضفادع فتصبح تماسيع أو يغير التماسيح فتصبح طيوراً.



جزيء DNA قد أفرغت كتابة فإنما ستشغل مكتبة عملاقة مكونة من ٩٠٠ مجلداً من الموسوعات كلا منها يتالف من ٥٠٠ صفحة.

وهنا تنشأ مشكلة أخرى مثيرة: جزيء DNA لا يمكنه أن يتضاعف إلا بمساعدة بعض البروتينات المختصة (الأنزيمات)، وهذه الأنزيمات لا يمكن أن تتشكل بدورها إلا من خلال المعلومات المشفرة في جزيء DNA. وبما أن كل منها يعتمد على الآخر ، فمن الضروري أن يتواجد في الوقت نفسه عند عملية التضاعف. وهذا يأتي بالنظرية القائلة أن الحياة قد نشأت من تلقاء نفسها إلى طريق مسدود. وقد اعترف البروفسور ليسلي أورجيل ، وهو تطوري مشهور من جامعة سانت ياغو كاليفورنيا بهذه الحقيقة من خلال موضوع نشر في مجلة العلوم الأمريكية عام ١٩٩٤ :

"من المستحيل أن تكون البروتينات والحموض الأمينية، وكلها جزيئات معقدة، قد نشأت من تلقاء نفسها في نفس الوقت وفي نفس المكان. أضف إلى عدم إمكانية تواجد أحدهما دون الآخر . وهكذا ومن النظرة الأولى يجد أحدها أنه من المستحيل أن تكون الحياة قد نشأت من خلال عمليات كيميائية بحثة ٢٥"

لا شك أنه إذا كان من المستحيل أن تنشأ الحياة من أسباب طبيعية، فلا بد أنها قد "خلقت" بيد خالق. هذه الحقيقة تلغى نظرية التطور ، والتي تهدف بالدرجة الرئيسية إلى إنكار الخلق، من أساسها.

## الأفكار الخيالية لنظرية التطور

النقطة الثانية التي تدحض نظرية داروين هي أن كل المفهومين اللذين وضعتهما النظرية كـ "تقنيات تطورية" ثبت أنها في الحقيقة لا تملك أي قوة تطورية.

لقد اعتمد داروين في خدعة التطور التي خرج بها على فكرة "الإصطفاء

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

خلال حيامها إلى الأجيال التالية ، وهذه الصفات تراكم من جيل إلى آخر لتشكل أنواع جديدة من الكائنات الحية. فحسب لامارك، الزرافات هي كائنات تطورت عن الظباء عندما كانت تجاهد من أجل الوصول إلى الشمار التي تحملها الأشجار العالية، فطالت رقبتها من جيل إلى آخر حتى استقرت على هذا الطول.

وباقتناء أثره، أورد داروين مثالاً مماثلاً في كتابه فقال أن الدب غطست في الماء أثناء بحثها عن الطعام فتحولت إلى حيتان على مر الأجيال".<sup>٢٧</sup>

إلا أنه ما لبثت أن ظهرت قوانين الوراثة على يد العالم ماندل في القرن العشرين، مما أحبط أسطورة امتداد الصفات عبر الأجيال. وهكذا سقط الاصطفاء الطبيعي كدعاية من دعامت نظرية التطور.

## الداروينية الجديدة والطفرات

ومن أجل الوصول إلى حل، قام الداروينيون بتطوير "نظرية تركيبية جديدة" أو ما يدعى بـ "الداروينية الجديدة" في نهاية الثلاثينيات من القرن العشرين. أضافت الداروينية الجديدة نظرية "الطفرات" وهي تشوهات جينية تطرأ على الكائن الحي وتحدث بفعل تأثيرات خارجية مثل التعرض إلى الإشعاعات وأخطاء في تضاعف الـ DNA، بالإضافة إلى الطفرات الطبيعية.

و النموذج الذي يقف مدافعاً اليوم عن نظرية التطور هو الداروينية الجديدة. تقول هذه النظرية الجديدة أن الملايين من الأحياء المتواجدة على سطح الأرض قد جاءت نتيجة لطفرات طرأة على الأعضاء المعقدة لهذه الكائنات مثل الآذان والعيون والرئات والأجنحة، أي إضطرابات وراثية. إلا أن الحقيقة العلمية تأتي في عكس الاتجاه المطلوب. فالطفرات لم تكن في يوم من الأيام إيجابية تؤدي إلى تقوية وتعزيز القدرة الحيوية الكائن الحي، وإنما إلى إهلاكها وإضعافها..

والسبب وراء هذا ببساطة هو أن جزء DNA يحمل بنية معقدة جداً وأي تغيير عشوائي فيها سيؤدي ضرراً كبيراً. يشرح عالم الجينات رانغاناتان



إن علماء الأحياء الذين هم من أنصار نظرية التطور قد أخذوا يبحثون عن نموذج مفيد للطفرات الأحيائية حيث عرّضوا الذباب للطفرات الأحيائية منذ بداية القرن، إلا أنه في نهاية تلك المساعي والجهود لم يتم الحصول إلا على ذباب مريض، وعليل، وغير قائم. ويوجد في الأعلى وعلى اليسار صورة لذبابة فاكهة طبيعية، وفي الأسفل وعلى اليمين توجد ذبابة فاكهة أخرى تعرضت للطفرات الأحيائية وخرجت سيقانها من رأسها، أما في أعلى اليمين فتوجد ذبابة فاكهة قد خرجت أجنبتها بشكل مشوه وذلك بالطبع نتيجة لما تعرضت له من طفرات أحيائية.

هذه الحقيقة التي وضعها في كتابه أصل الأنواع حيث قال:

"لا يمكن لقانون الاختيار الطبيعي أن يتحقق شيئاً ما لم تحدث تغييرات فردية إيجابية".

## تأثير لامارك

ولكن كيف تحدث هذه "التغييرات الإيجابية"؟ حاول داروين الإجابة على هذا السؤال من خلال الفهم البدائي للعلوم في ذلك الوقت. فحسب نظرية لامارك الذي عاش قبل داروين، فإن الكائنات الحية تورث صفاتها التي اكتسبتها

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

أن الكائنات السابقة قد تحولت إلى كائنات أخرى، وكل الأنواع نشأت بهذه الطريقة. وحسب النظرية، فإن هذه التحولات استغرقت ملايين السنين.

وإذا كان هذا الافتراض حقيقي ، فمن الضروري وجود عدد كبير من الأنواع المرحلية التي عاشت في فترة التحول الطويلة. على سبيل المثال لابد من وجود كائن نصفه سمكة ونصفه سلحفاة يحمل صفات السلحفاة بالإضافة إلى صفات الأسماك التي يحملها أصلاً. أو كائنات نصفها طير والنصف الآخر زواحف، أي تحمل بعض صفات الطيور بالإضافة إلى صفات الزواحف التي تحملها أصلاً. وعما أنها في الطور المرحلي ، فهي كائنات عاجزة غير مؤهلة، ومعاقفة؛ ويطلق التطوريون على هذه الأشكال الخيالية إسم "الأشكال التحولية" لو كان هناك حيوانات كتلك حقاً، فيجب أن يكون هناك الملايين بل الملايين منها وبشكل متنوع. والأهم من ذلك يجب أن تحمل سجلات المستحاثات بقايا هذه الأحياء الغريبة. يقول داروين في كتابه "أصل الأنواع" :

"إذا كانت نظرتي صحيحة، فلابد من وجود عدداً كبيراً من الأنواع المختلفة التي تصنف ضمن فئة واحدة، وهذا الوجود ستثبته السجلات الإحاثية".

٢٩

## آمال داروين تتبدد

بالرغم من جميع محاولات التطوريين الجادة في إيجاد مستحاثات تدعم تصوراتهم في وجود مخلوقات تحولية في منتصف القرن العشرين في جميع أنحاء العالم، إلا أنهم لم يجدوا أياً منها . لقد ثبتت جميع المستحاثات التي اكتشفت أثناء الحفريات الجيولوجية عكس ما قالت به النظرية الداروينية تماماً: لقد نشأت الحياة فجأة وبشكل تام لا وجود لأي شكل تحولي.

أقر أحد علماء التطور، العالم الإنجليزي ديريك آغر Derek Ager بهذه الحقيقة عندما قال:

الموضوع كالتالي:

"أولاً، الطفرات الجينية نادرة الحدوث. ثانياً" الطفرات في معظمها ضارة ومهلكة في بعض الأحيان لأنها تغيرات عشوائية ، وأي تغير غير منظم، علاوة على المنظم ، في أي كائن حي راقيتتحدر به نحو الأسوء ولا ترتفقي به إلى الأفضل. فالهزيمة الأرضية التي قد تصيب أحد الأبنية على سبيل المثال، ستتسبب في تغيير في الإطار العام لها، وهذا بالطبع ما لن يكون



تحسينياً في البناء." ٢٨

لهذا ليس غريباً غياب أي دليل على وجود طفرة كانت السبب في تغيير الشفرة الوراثية نحو الأفضل. على العكس فجميع الطفرات كانت ناكسة . أصبح واضحأً إذأً أن الطفرة التي اعتبرت من تقنيات التطور لا تجلب على الكائن الحي إلا المزيد من الضعف وتحلله عاجزاً . ( من التأثيرات الشائعة للطفرة في العصر الحديث مرض السرطان). وطبعي أن لا تكون تقنية مدمرة من تقنيات "التطور" ، كما لا يمكن لـ "الاصطفاء الطبيعي" أن ينجز شيئاً بنفسه. وهذا يعني أنه لا يوجد تقنيات تطور في الطبيعة. وبانتفاء وجود هذه التقنيات تنتفي عملية التطور.

## السجلات الإحاثية: لا دليل على وجود أشكال مرحلية

في الحقيقة لا يوجد أي دليل في سجل المستحاثات على أكثر الادعاءات وضوحاً في سيناريو نظرية التطور.

حسب نظرية التطور، فإن كل كائن حي قد نشا عن كائن قبله، أي

# هارون يحيى (عدنان أو قطان)

يذعمون. وحسب هذه الصورة الخيالية البحتة، صنفت هذه الأشكال في أربعة فئات:

- ١-أوسترالوبি�ثيكوس
- ٢-هومو هابيليس.
- ٣-هومو أريكتوس
- ٤-هومو ساينس

يطلق التطوريون على الجد الأول للإنسان "أوسترالوبি�ثيكوس" ويعني "قرد جنوب إفريقيا". والحقيقة هو أن هذا المخلوق ليس إلا نوعاً من القرود القديمة المنقرضة. أثبتت الأبحاث الواسعة التي أجراها عالما التشريح ، اللورد سولي زوكerman والبروفسور تشارلز أوكتنارد، من إنكلترا والولايات المتحدة، على مستحاثات أوسترالوبি�ثيكوس أن هذه المستحاثات تعود إلى أنواع عادية من القردة التي انقرضت والتي لا تتحمل أي شبه مع الإنسان.<sup>٣٢</sup>

والفئة الثانية التي يصنفها التطوريون هي "هومو" وتعني "الإنسان" وحسب

نظريّة التطور، فإن سلالة الهومو أكثر تطوراً من سلالة أوسترالوبি�ثيكوس. وهنا اختبرت التطوريون خطة مثيرة بتركيزهم لهذا مستحاثات من هذه المخلوقات ووضعها بترتيب معين. إلا أن تلك الخطة خيالية لأنه لم يثبت وجود أي علاقة



النقطة هي أننا عندما قمنا بتصنيف السجل الإحاثي بالتفصيل سواء على مستوى الأنواع أو الترتيب الزمني المرة تلو المرة، لم نجد تطور تدريجي أو مرحلة انتقالية، وإنما ظهور مفاجئ لمجموعة من الكائنات على حساب أخرى.<sup>٣٠</sup>

هذا يعني أن السجل الإحاثي يبرهن أن جميع الكائنات الحية قد ظهرت على الأرض بشكل مفاجئ بأشكالها التامة، ودون أي طور تحولي، وهذا عكس الإدعاء الدارويني تماماً وإثبات قوي على حقيقة الخلق. فالتفسير الوحيد لنشوء الكائنات الحية بشكل مفاجئ على سطح الأرض بشكلها الكامل ودون تطور عن آجداد سابقين، إنما يعني أن هذه الأنواع قد خلقت خلقاً. ويقر هذه الحقيقة عالم الأحياء التطوري دوغلاس فيوتوما:

"الخلق والتطور، وبينهما التفسيرات المحتملة عن أصل الكائنات الحية. فإذا كان تكون الأنواع قد ظهرت على سطح الأرض بتكونها الكامل، أو لا تكون. إذا لم يكن الأمر كذلك فهذا يعني أنها قد تطورت عن أنواع وجدت مسبقاً من خلال بعض عمليات التحول. أما إذا كانت قد ظهرت بشكلها الكامل ، فلا بد أنها قد خلقت خلقاً".<sup>٣١</sup>

والمستحاثات تثبت أن الكائنات الحية قد نشأت بشكلها المكتمل على سطح الأرض، وهذا يعني أن "أصل الأنواع" ليس كما يدعى داروين، إنه خلق وليس تطور.

## قصة تطور الإنسان

الموضوع الذي يحاول مؤيدوا نظرية التطور الكلام به دائماً هو موضوع أصل الإنسان. يدعى الداروينيون أن الإنسان الحالي قد تطور عن نوع من أشباه القردة. وخلال هذه العملية التطورية المزعومة، التي يفترض أنها استغرقت من ٥-٦ ملايين عاماً، ظهرت "أشكال تحولية" تفصل بين الإنسان الحديث وأجداده، كما

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

العلمية.

وبالرغم من كون العالم سولي زوكرمان، الأكثر شهرة في المملكة المتحدة، عالماً تطوريًا، إلا أنه اعترف في نهاية أبحاثه، التي استغرقت عدة سنوات والتي تناولت بشكل خاص مستحاثات أوسترالوبিথيكوس لمدة ١٥ عاماً، أنه لا يوجد شجرة بشرية تتفرع عن مخلوقات شبيهة بالقرود.

صنف زوكرمان العلوم ضمن طيف أسماء "طيف العلوم" يتدرج من العلوم التي يعتبرها علمية لينتهي في العلوم التي يعتبرها غير علمية. وحسب طيف زوكرمان، فإن أكثر العلوم "علمية" – أي التي تقوم على بيانات ومعلومات ملموسة – هي الفيزياء والكيمياء، تليهما العلوم البيولوجية وفي الدرجة الأخيرة العلوم الاجتماعية. وفي نهاية الصيف تأتي العلوم "غير العلمية" والتي يحتل مكانها "الإدراك الحسي المفرط" – وهي مفاهيم الحاسة السادسة والتيليباتي (التخاطر عن بعد) – وylieها "التطور البشري". ويشرح لنا زوكر عمله هنا:

نحن هنا إذاً نتحول من الحقيقة المسجلة موضوعياً إلى تلك المجالات التي يشغلها علم الأحياء الافتراضي، مثل الإدراك الحسي المفرط، أو التفسير التاريخي للمستحاثات الإنسانية، والتي يجدو فيها كل شيء جائز بالنسبة للتطوري، حيث يكون التطوري مستعداً لتصديق العديد من الأمور المتناقضة في وقت واحد.<sup>٣٧</sup>

لقد أخذت قصة التطور البشري لتصل إلى مستوى التفسيرات المتحيزة بعض المستحاثات التي استخرجها بعض الأشخاص الذين تعاقوا بهذه النظرية بشكل أعمى.

### المعادلة الداروينية

إلى جانب كل ما تناولناه إلى الآن من أدلة تقنية ، نود أن نوجز – إن شئتم – ومثال واضح بحيث يمكن حتى للأطفال أن يفهموه ، كيف أن التطوريين أولوا

تطورية بين هذه الفئات المختلفة. يقول أحد أهم المعلقين على نظرية التطور إيرنست ماير في كتابه "من المناظرات الطويلة": " تعتبر الأحجية التاريخية التي تتكلم عن أصل الحياة أو أصل الهومو سايبينيس أحجية صعبة حتى أنها تتعارض مع الاكتشافات الأخيرة".<sup>٣٣</sup>

ومن خلال السلسلة التي وضعها التطوريون فإن الفئات الأربع: أوسترالوبি�ثيروس، هومو هابيليس، هومو أريكتوس، هومو سايبينيس ناشئة عن بعضها البعض. إلا أن الاكتشافات الأخيرة التي ظهرت على يد علماء المستحاثات البشرية قد أثبتت أن هذه الفئات الأربع أوسترالوبىثيروس ، هومو هابيليس، هومو أريكتوس، هومو سايبينيس قد عاشت في بقاع مختلفة من العالم وفي زمن واحد.<sup>٣٤</sup>

علاوة على هذا، فإن الأجزاء البشرية التي صنفت في فئة "هومو أريكتوس" لم تتعرض حتى وقت قريب جداً، أما النياندرتاليين والهومو سايبينيس فقد تعايشوا في زمن واحد وفي منطقة واحدة.<sup>٣٥</sup>

هذا الاكتشاف يدحض الادعاء بأن أحد منهم يمكن أن يكون جداً للآخر. يفسر عالم الأحياء القديمة ستيفن جاي غولد Stephen Jay Gould من جامعة هارفارد النهاية المسوددة التي وصلت إليها نظرية التطور، بالرغم من أنه عالم تطوري:

ماذا سيكون مصير فكرتنا إذا كان هناك تزامن معيشي لثلاث من فئات الهومو (الإفريقي والأوسترالوبىثيروس القوي والهومو هابيليس) وثبت أن أحداً منهم لم ينشأ عن الآخر؟ أضف إلى أن أحداً من هؤلاء لم يثبت عليه أي تحول تطوري خلال فترة حياته على سطح الأرض.<sup>٣٦</sup>

نقول باختصار، أن سيناريو التطور البشري الذي ينص على وجود مخلوق نصفه إنسان ونصفه قرد والذي قام على استخدام العديد من الصور الخيالية التي ظهرت في الكتب الدعائية لنظرية التطور، ليست إلا قصة لا أساس لها من الصحة

الخيل أو حيتان يونس أو الورود أو زهور الأوركيد أو الزنابق أو زهور القرنفل أو الموز أو البرتقال أو التمر أو الطماطم أو الشمام أو البطيخ أو التين أو الزيتون أو العنب أو الخوخ أو الطواويس أو طيور الدُّراج أو الفراشات مختلفة الألوان وملايين من الأنواع الحية من مثل هؤلاء. بل ليس بوسعهم أن يأتوا ولو بخلية من هذه الكائنات الحية التي أحصينا عدداً منها، لا بواحدة منها كاملة الخلق.

جملة ما نبغي قوله هو أن الذرات غير الوعية ليس بسعها أن تجتمع فتشكل خلية حية، ولا تستطيع أن تتخذ قراراً جديداً من بعد فتقسم الخلية نصفين، ثم تتخذ قرارات أخرى تباعاً فتأتي بكيان العلماء الذين اخترعوا المجهر الإلكتروني، من يراقبون بنية الخلية ذاتها فيما بعد تحت المجهر. إنَّ الخلية تدب فيها الحياة فقط بالخلق المعجز لله عز وجل. أما نظرية التطور التي تزعم عكس هذا، فهي سفسطة تتنافى تماماً مع العقل والمنطق. وإن إعمال الفكر ولو قليلاً في المزاعم التي طرحتها التطوريون، ليظهر بجلاء هذه الحقيقة مثلماً في التموج الوارد أعلاه.

## التقنية الموجودة في العين والأذن

أما الموضوع الآخر الذي لم تستطع نظرية التطور أن تأتي له بتفسير حازم، فهو جودة الإدراك الفائقة الموجودة في العين والأذن. قبل اللوچ إلى الموضوع المتعلق بالعين، نود أن نجيب بإيجاز عن سؤال هو: كيف تبصر العين؟

إن الأشعة المنبعثة من جسم ما، تسقط بشكل عكسي على شبكة العين، وتقوم الخلايا الموجودة هنالك بتحويل هذه الأشعة إلى إشارات كهربية، تصل إلى نقطة تسمى مركز الإبصار موجودة بالجزء الخلفي للمخ. وهذه الإشارات الكهربية، بعد مجموعة من العمليات يتم التقاطها كصورة في هذا المركز الكائن في المخ. وبعد هذه المعلومة فلنفكِّر:

إن المخ محظوظ عن الضوء، يعني أن داخل المخ ظلاماً دامساً، ولا يتأنى

عقيدة خرافاء فاسدة .

ترى نظرية التطوير أن الحياة تشكلت محضر صدفة؛ وعليه وطبقاً لهذا الرعم فإن الذرات الحامدة وغير الوعائية اجتمعت وشكلت أولًا خلية، ثم جاءت الذرات نفسها بطريقة أو بأخرى بالكائنات الحية والبشر. ولنفكر الآن: إننا حينما نجمع عناصر مثل الكربون والفسفور والأزوت والبوتاسيوم وهي المفردات الأساسية في بنية الكيان الحي، فإنه تتشكل كومة. ومهما مرت كومة الذرات هذه بأي من العمليات، فإنما لا يمكن أن تشكل كائنا حيا واحداً. ولنجر تجربة في هذا الصدد إذا ما شئتم ، ولنتناول بالبحث والاستقصاء، باسم التطوريين وتحت عنوان "المعادلة الداروينية" ، الرعم الذي ينافحون عنه في الأصل، إلا أنهم لا يستطيعون أن يجهروا به:

فليغضض التطوريون كميات وفيرة من عناصر مثل الفسفور والأزوت والكربون والأوكسجين والم الحديد والماغنيسيوم وهي العناصر التي تتشكل منها بنية الكائن الحي، داخل أعداد هائلة من البراميل العظيمة. ولippiضيفوا حتى إلى هذه البراميل ما يرون أنه من الضروري وجوده داخل هذا المزيج من مواد لا توجد حتى في الظروف الطبيعية. وليفعموا هذا المزيج بقدر ما يشاؤون من الأحماض الأمينة، والبروتين (احتمال تشكيل الوحدة الواحدة منه تصادفياً بنسبة ١٠ قوة ٩٥٠) . وليمددوا هذا المزيج بالحرارة والرطوبة بالنسبة التي يروها مناسبة، وليخفقوه ما شاؤوا من الأجهزة المتطورة، ولقيضوا على رأس هذه البراميل صفوة علماء العالم، ولينتظر هؤلاء الخبراء في مكانهم هذا وبشكل مستمر مiliارات، بل تريليونات السنين بالتناوب من الأب إلى الابن، ومن جيل إلى جيل، ولتكن لهم مطلق الحرية في أن يستخدموا كافة ما يعتقدون في ضرورة وجوده من الظروف من أجل تشكيل الكائن الحي. إنهم مهما فعلوا، ليس بمقدورهم بالطبع أن يُخرجوه كائنا حياً من تلك البراميل. ولا يتأنّى لهم أن يأتوا بوأحدة من الزرارات أو الأسود أو النحل أو عصافير الكناري أو البلابل أو البيغاوات أو

## هارون يحيى (عذنان أو قطان)

قال أحد لكم إن التلفاز الموجود في حجرتكم، إنما قد تشكل نتيجة مصادفات، وأن الذرات تجتمع وجاءت بالجهاز الذي يشكل هذه الصورة، ماذا تعتقدون فيه؟! كيف لذرات غير واعية أن تصنع ما لم يتأن لآلاف الأشخاص مجتمعين أن يصنعوه؟!

إن الآلة التي تشكل منظراً هو أكثر بدائية مما تراه العين، لو أنها لا تتشكل مصادفة، فإنه من الواضح للغاية أن العين والمنظر الذي تراه بدورهما لن يتشكلا محضر مصادفة، والحال كذلك بالنسبة للأذن. فالأذن الخارجية تجمع الأصوات المحيطة بواسطة صوان الأذن، وتقوم بتوصيلها إلى الأذن الوسطي، لتقوم هي الأخرى بتقوية الذبذبات الصوتية ونقلها إلى الأذن الداخلية، لتقوم بدورها بتحويل هذه الذبذبات إلى إشارات كهربية، وإرسالها إلى المخ. وعملية السمع أيضاً كما هو الشأن في عملية الإبصار تتم في مركز السمع الموجود في المخ.

والوضع الذي في العين يسري كذلك على الأذن. معنى أن المخ محظوظ كذلك عن الصوت مثلما هو محظوظ عن الضوء، فالصوت لا ينفذ، وعليه فإنه مهما بلغت شدة الضجيج خارج المخ، فإن داخله ساكن تمام السكون. ورغم هذا فإن أنقى الأصوات تلتقط في المخ. ولو أنكم تسمعون سيمفونيات أوركسترا في مخكم الذي لا ينفذ إليه الصوت، فإنكم تشعرون بكل صخب أحد الأواسط المزدحمة. وإذا ما قيس مستوى الصوت الذي بداخل المخ باستخدام جهاز حساس في تلك اللحظة، فسيتضح أنه يُطبق عليه السكون التام.

وعلى نحو ما استخدمت التقنية أعلاً في الحصول على صورة ندية، فإن المساعي نفسها تتواصل منذ عشرات السنين بالنسبة كذلك للصوت. وتُعد أجهزة تسجيل الصوت وأشرطة الكاسيت وكثير من الأجهزة الإلكترونية، والأنظمة الموسيقية التي تلتقط الصوت، بعض ثمار هذه المساعي. ولكن على الرغم من كل التقنيات، وآلاف المهندسين والخبراء العاملين بحقلها، لم يتأن الوصول إلى صوت بنقاء وجودة الصوت الذي تلتقطه الأذن. وتأملوا أجود أشرطة الكاسيت التي

للضوء أن ينفذ إلى حيث يوجد المخ. والموضع الذي يسمى مركز الإبصار موضع حالك الظلمة ليس الضوء ببالغه أصلا، ولعله مظلم بدرجة لم نصادفها قط. إلا أنكم في هذه الظلمة الحالكة تشاهدون عالما مضينا متوجهًا.

فضلا عن كونه منظرا على درجة من النقاء والجودة تعجز حتى تقنية القرن الحادي والعشرين — رغم كل الإمكانيات — أن تأتي بمثلها. انظروا مثلا إلى الكتاب الذي بين أيديكم الآن، وانظروا إلى أيديكم التي تمسك الكتاب، ثم ارفعوا رأسكم وانظروا حولكم.رأيتم منظرا بهذا النقاء والجودة في أي موضع آخر؟ إن شاشة أكثر أحهزة التلفاز تطورا والتي تتجهها شركة أحهزة التلفاز الأولى على مستوى العالم، لا يمكن أن تتحكم صورة بهذا القدر من النقاء. ومنذ مائة عام وآلاف المهندسين يسعون للوصول إلى هذا النقاء، ومن ثم تُشيّد المصانع والمؤسسات العملاقة، وتُحرى الأبحاث، ويتم تطوير الخطط والتصميمات. ولتنظروا ثانية إلى شاشة التلفاز، وفي اللحظة ذاتها إلى الكتاب الذي بين أيديكم، فسوف ترون أن هناك فرقاً شاسعاً في النقاء والجودة. فضلا أن شاشة التلفاز تبدي لكم صورة ثنائية الأبعاد، في حين أنكم تتبعون مناظر ثلاثية الأبعاد ذات عمق.

ومنذ سنوات طوال يسعى عشرات الآلاف من المهندسين لتصنيع شاشات جهاز تلفاز تعطي صورة ثلاثية الأبعاد، والوصول إلى جودة رؤية العين. نعم لقد أمكنهم تصميم نظام تلفاز ثلاثي الأبعاد، غير أنه ليس في الإمكان رؤيته ثلاثي الأبعاد دون ارتداء النظارة. ومع أن هذه الأبعاد الثلاثة اصطناعية. فالجهة الخلفية تظل عكرة، أما الجهة الأمامية فتبعد وكأنها صورة من ورق. ولا يتشكل أبدا منظر في جودة ونقاء المنظر الذي تراه العين. ويحدث بالطبع أن تضيع الصورة في الكاميرا والتلفاز.

وها هم التطوريون يزعمون أن آلية الإبصار في العين والتي تظهر هذا المنظر الذي يتسم بالجودة والنقاء، إنما تشكلت بمحض المصادفة . والآن إذا ما

التساؤلات، لأن هذه الحاسة إنما هي الروح التي خلقها المولى عز وجل. فهي لا تحتاج إلى عين حتى ترى الصورة، ولا أذن حتى تسمع الصوت. وعلاوة على هذا كله، فهي ليست بحاجة إلى مخ كيما تفكّر. إن كل امرئ يطالع هذه الحقيقة العلمية الجليلة، عليه أن يفكّر في الله عز وجل الذي جمع بمكان حalk الظلمة داخل المخ يقدّر بعدة سنتيمترات مكعبّة، الكائنات كافة بصورة ثلاثية الأبعاد ذات ألوان وظلال وضياء، ويخشأه ويلوذ به.

## عقيدة مادية

إن ما تناولناه إلى الآن بالبحث والتدقيق ليظهر أن نظرية التطور ما هي إلا زعم يعارض بوضوح مع الاكتشافات العلمية، ويجاوز زعم النظرية — فيما يتعلق بأصل الحياة — المنطق العلمي. فليس لأية آلية تطور قط طرحتها النظرية أي تأثير تطوري. وتكشف الحفريات أن الكائنات الحية لم تمر بمراحل بینية تلك التي تستوجبها النظرية. وفي هذه الحالة يتّعِن تنحية نظرية التطور جانبًا باعتبارها فكرة مجافية للعلم. لا سيما وأن كثيًراً من الأفكار التي ظهرت على مدار التاريخ، مثل فكرة أن الأرض هي مركز الكون، قد حُدِفت من أجندـة العلم. في حين أن نظرية التطور يُتشبّث بها وإياصرار في هذه الأجندة، حتى إنه من الناس من يسعى لإظهار أي انتقاد موجه إلى النظرية وكأنه هجوم على العلم ! لم هذا إذن؟!

إن السبب في هذا الوضع إنما هو تكون عقيدة جازمة لنظرية التطور لا يمكن النكوص عنها بالنسبة إلى بعض الأوساط. وتخلاص هذه الأوساط إخلاصاً أعمى للفلسفة المادية، وتبني الداروينية كذلك لأنما التفسير المادي الوحيد للطبيعة الذي يمكن الإتيان به.

وأحياناً يعترفون صراحة بهذا، ويعرف ريتشارد لوانتين (Richard Lewontin) — عالم الوراثة الشهير بجامعة هارفرد وفي الوقت ذاته تطوري بارز، — بأنه "مادي في المقام الأول، ثم عالم في المقام الذي يليه"، إذ يقول:

تنتجها كبرى شركات الأنظمة الموسيقية، فحينما يسجل الصوت، حتماً يضيع شطر منه، أو يحدث تشوش بالطبع ولو قليلاً، أو أنه حينما تقومون بتشغيل شريط الكاسيت فإنكم لا بد أن تسمعوا له صريراً قبل أن تبدأ الموسيقى. في حين أن الأصوات التي من نتاج التقنية الموجودة بالجسم الإنساني تتسم بأقصى درجات النقاء، ولا تشوهها شائبة. ولا تلتقط أذن إنسان أبداً الصوت بشكل به صرير أو تشويش. وأياً ما كانت طبيعة الصوت فإنها تلتقطه بشكل كامل ونقى. وهذا الوضع لا يزال على ذات الكيفية منذ أن خلق الإنسان وإلى يومنا هذا. وإلى الآن ليس ثمة جهاز بصري أو صوتي من صنع بي إنسان يلتقط الصورة والصوت بشكل حساس وناجح مثل العين والأذن.

وفيما عدا هذا كله، فإنه ثمة حقيقة عظيمة للغاية في عملية الإبصار والسمع.

## لمن تعود حاسة الإبصار والسمع داخل المخ؟

من ذا الذي بداخل المخ يشاهد عالماً مضيناً ملوناً، ويسمع السيمفونيات وزفرقة العصافير، ويتتسنم عبر الورود؟ إن التنبهات الآتية من عيني الإنسان وأذنيه وأنفه تمضي إلى المخ في صورة إشارة كهربية. وإنكم لطالعون تفصيلات كثيرة في كتب علم الأحياء والطبيعة والكيمياء الحيوية، بيد أنكم لا يمكن أن تصادروا في أي موضع قط أهم حقيقة ينطوي عليها هذا الموضوع ألا وهي: من ذا الذي بمخ يتلقى هذه الأشارات الكهربية ويدركها على أنها صورة وصوت ورائحة وإحساس. إن ثمة حاسة توجد بداخل المخ تلتقط هذا كله دون حاجة إلى عين أو أذن أو أنف، لمن تعود هذه الحاسة. بالطبع لا تعود على ما يشكل المخ من أعصاب وطبقات دهنية وخلايا عصبية. وهكذا لهذا السبب ليس بمقدور الماديين الداروينيين من يظلون أن كل شيء ليس سوى مادة، أن يحيطوا على هذه

## هارون يحيى (عدنان أو قطان)

التي تذكرنا بخرافات المجتمعات التي عاشت بمنأى عن العلم والحضارة، ليست سوى زعم يستحيل تصديقه.

وعلى النحو المتقدم تبيانه، فإن من يؤمنون بنظرية التطور يعتقدون أن الأساتذة الذين يفكرون ويعقلون ويختبرون، والطلاب الجامعيين والعلماء مثل إينشتين هوببل (Einstein Hubble)، والفنانيين مثل فرانك سيناترا (Frank Sinatra) وشارلتون هيستون (Charlton Heston)، يضاف إليهم كائنات مثل الغزلان وأشجار الليمون وزهور القرنفل، سوف يخرجون مع مرور الزمان من مزيج من كثير من الذرات والجزئيات والمواد غير الحية التي تملأ برميلاً عظيماً. لا سيما وأن من يؤمنون بهذا الخَرْف هم علماء وأساتذة وأناس على قدر من الثقافة والتعليم. ولهذا السبب فإن استخدام تعبر "أشد السحر تأثيراً في تاريخ العالم" بالنسبة إلى نظرية التطور سيكون استخداماً في محله. إذ إنه ليس في تاريخ العالم اعتقاد أو زعم آخر سلب عقول البشر. بمثل هذه الدرجة وحرمهم من فرصة التفكير بالعقل والمنطق، وكأنه أسدل ستاراً أمام أعينهم، حال دون أن يروا الحقيقة التي كانت واضحة بجلاء. وإن هذا لغفلة وعدم بصيرة لا يستسيغها عقل مثلها كمثل عبادة بعض القبائل الإفريقية للطوطم وعبادة أهل سبا للشمس وعبادة قوم إبراهيم عليه السلام للأوثان، التي كانوا يصنعونها بأيديهم، وعبادة قوم موسى عليه السلام للعجل الذي صنعواه من ذهب. وهذا الوضع في حقيقته إنما هو حماقة أشار إليها الله تعالى في القرآن الكريم. وينبئنا المولى عز وجل في كثير من آياته بأن من الناس من سيستغلق عليه الفهم ويتربدون إلى حال يعجزون فيه عن رؤية الحقائق. ومن بين هذه الآيات قوله تعالى:

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ خَتَّمَ اللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشاوةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾  
(البقرة: ٧-٦).

"إن لنا إيمانا باللادية، وهو إيمان استباقي (اعتُقد سلفاً)، وافتراض صحته". والشيء الذي يدفعنا إلى الإتيان بتفسير مادي للعالم، ليس هو أصول العلم وقواعده، بل على العكس من ذلك فإننا — بسبب من إخلاصنا سلفاً لللادية — نختلق أصول ومفاهيم بحثية تأتي بتفسير مادي للعالم. وننظراً إلى كون اللادية صحيحة صحة مطلقة، فإننا لا يمكن أن نسمح بدخول تفسير إلهي إلى الساحة".<sup>٣٨</sup>

وتعُد هذه الكلمات اعترافات صريحة بأن الداروينية مولود يحيا في سبيل الإخلاص للفلسفة اللادية. وهذا المولود يفترض أنه ما من وجود قط سوى المادة. ولهذا السبب يعتقدون أن المادة الجامدة عديمة الوعي إنما خلقت الحياة. ويدّهبون إلى أن ملايين الأنواع الحية المختلفة مثل الطيور والأسماك والزرافات والمور والحشرات والأشجار والأزهار وحيتان البال والبشر إنما تشكلت من داخل المادة الجامدة وبالتالي داخلاً المادة ذاتها؛ أي بالمطر الساقط، والبرق الخاطف. أما في حقيقة الأمر فإن هذا يتنافى مع العقل والمنطق على السواء. يبد أن الداروينيين يستمرئون المنافحة عن هذا الرأي بُعْدية "عدم دخول تفسير إلهي إلى الساحة" على حد تعبيرهم.

أما من لا ينظرون إلى أصل الكائنات الحية وفي أذهانهم حكم مادي مسبق، فسوف يدركون هذه الحقيقة الجليلة. والكائنات الحية كافة إنما هي من صنع خالق ذي قوة وعلم وعقل معجز. إنه الله الذي خلق الكون كله من العدم، ونظمه بشكل لا تشوبه شائبة أو قصور، وخلق الكائنات الحية كافة وصورها.

### إن نظرية التطور هي أشد السحر تأثيراً في تاريخ العالم

يتعين هنا أن نوضح أن إنما إنسان يُعمل عقله ومنطقه دون أحکام مسبقة ودون الواقع تحت تأثير أي أيديولوجية، سيدرك بسهولة ويسراً أن نظرية التطور

## هارون يحيى (عذنان أو قطان)

مهاراهم. والآية التي تسرد هذه الحادثة تقول: ﴿قَالَ أَلْقُوا فَلَمَّا أَلْقُوا سَحَرُوا أَعْيُنَ النَّاسِ وَاسْتَرْهَبُوهُمْ وَجَاءُو بِسُحْرٍ عَظِيمٍ﴾ (الأعراف: ١١٦). وعلى نحو ما تبدى تمكن سحرة فرعون بما صنعوا من خداع أن يسخروا الناس جميرا باستثناء موسى والذين آمنوا به. إلا أن البرهان الذي ألقاه موسى في مواجهة ما ألقاه هؤلاء على حد التعبير الوارد بالقرآن الكريم "تَلَقَّفَ مَا يَأْفِكُونَ" ، أي أنه أبطل تأثيره، يقول تعالى: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَيْ مُوسَى أَنْ أَلْقِ عَصَاكَ فَإِذَا هِيَ تَلَقَّفُ مَا يَأْفِكُونَ فَوَقَعَ الْحُقُّ وَبَطَلَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ فَغَلَبُوا هُنَالِكَ وَانْقَلَبُوا صَاغِرِينَ﴾ (الأعراف: ١١٧-١١٩) .

وعلى نحو ما ورد في الآيات، و مع إدراك أن ما فعله هؤلاء الأشخاص الذين سخروا الناس من قبل وأثروا عليهم إنما هو إفك، باهوا بالذلة والضعف. وأولئك الذين يؤمنون بمزاعم خرقاء إلى أقصى درجة تحت غلاف من العلم وبتأثير السحر في عصرنا الراهن، وينذرون حياهم للدفاع عنها، فسوف يسقط شأنهم وينذلوا ما لم يتخلوا عن هذه المزاعم، وذلك حينما تظهر الحقيقة بجلاء بكامل معانيها، و "يُطْلَب تأثير السحر". ويشرح مالكوم موجريديج (Malcolm Muggeridge) الذي ظل ينافح عن نظرية التطور حتى ناهز الستين من عمره، وكان فيلسوفاً ملحداً، ولكنه أدرك الحقائق من بعد الوضع الذي ستتردى إليه نظرية التطور في المستقبل القريب قائلاً:

"إنني أنا نفسي صرت مقتتناً بأن نظرية التطور ستكون إحدى مواد المزاح الموجودة بكتب تاريخ المستقبل لا سيما في المجالات التي طُبِقت فيها. وسيتلقى جيل المستقبل بالدهشة والخيبة اعتناق فرضية متهرئة يكتنفها الغموض بسذاجة لا يصدقها عقل".<sup>٣٩</sup>

وهذا المستقبل ليس بعيد، بل على العكس من ذلك، فإن البشر في المستقبل القريب للغاية، سيدركون أن المصادات ليست إلهاً وسوف يتم الاعتراف بأن نظرية التطور إنما هي أكبر خدعة وأشد أنواع السحر في تاريخ العالم. وسرعان ما بدأ هذا السحر الشديد ينحسر عن الناس في شتى أنحاء الأرض، وبات الكثيرون من وقفوا على سر خدعة التطور، يتساءلون بدهشة وحيرة كيف انطلت هذه الخدعة عليهم.

وقوله أيضاً :

﴿لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لَا يُبَصِّرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ﴾  
 (الأعراف: ١٧٩).

أما في سورة الحجر فيخبرنا الله عز وجل بأن أولئك الناس قد سحرروا بحيث  
 أنهم لن يؤمنوا حتى ولو رأوا المعجزات، إذ يقول سبحانه وتعالى:

﴿وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَاباً مِنَ السَّمَاءِ فَظَلُّوا فِيهِ يَعْرُجُونَ لَقَالُوا إِنَّمَا سُكِّرْتُ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ﴾ (الحجر: ١٤-١٥)

وإن امتداد هذا السحر بشكل مؤثر على قطاعات عريضة من الناس بهذا  
 القدر، وابتعاد الناس عن الحقائق بهذه الدرجة، وبقاء هذا السحر منذ ١٥٠ عاماً،  
 هو وضع مثير للحيرة والدهشة بدرجة لا يمكن شرحها بكلمات، لأنه من الممكن  
 أن يستسيغ العقل اعتقاد شخص أو عدة أشخاص لسيناريوهات مستحيلة ومزاعم  
 حافلة بالخرف والهراء والأمور غير المنطقية، إلا أن اعتقاد الكثيرين من البشر في  
 كافة أنحاء العالم بأن الذرات اللاوعية والجامدة قد اجتمعت بقرار فجائي، فأتت  
 بالكون الذي نراه يعمل بنظام لا تشبهه شائبة، ويكشف عن تنظيم غير عادي  
 ونظام متقن غاية الاتقان، وبكوك الأرض الذي يختص بكلفة السمات المناسبة  
 للحياة، وبكائنات حية مزودة بأنظمة معقدة تفوق الخصر، ليس له من تفسير  
 سوى أنه سحر.

كما أن الله عز وجل يبيئنا من خلال تلك الحادثة التي وقعت بين موسى  
 عليه السلام وفرعون، بأن بعض الأشخاص من ينافحون عن الفلسفة الإلحادية،  
 يؤثرون على الناس بما يصنعونه من السحر. فحينما قص موسى عليه السلام نباء  
 الدين الحق على فرعون، طلب فرعون إلى موسى أن يتلقى بسحرته في موضع  
 يحتشد فيه الناس. وحينما التقى موسى السحرة أمرهم أن يبادروا هم باستعراض

30. Derek A. Ager, "The Nature of the Fossil Record", Proceedings of the British Geological Association, vol 87, 1976, 133.
31. Douglas J. Futuyma, Science on Trial, Pantheon Books, New York, 1983. 197.
32. Solly Zuckerman, Beyond The Ivory Tower, Toplinger Publications, New York, 1970, 75–14; Charles E. Oxnard, "The Place of Australopithecines in Human Evolution: Grounds for Doubt", Nature, vol 258, 389.
33. "Could science be brought to an end by scientists' belief that they have final answers or by society's reluctance to pay the bills?" Scientific American, December 1992, 20.
34. Alan Walker, Science, vol. 207, 7 March 1980, p. 1103; A. J. Kelso, Physical Anthropology, 1st ed., J. B. Lipincott Co., New York, 1970, 221; M. D. Leakey, Olduvai Gorge, vol. 3, Cambridge University Press, Cambridge, 1971, 272.
35. Jeffrey Kluger, "Not So Extinct After All: The Primitive Homo Erectus May Have Survived Long Enough To Coexist With Modern Humans", Time, 23 December 1996.
36. S. J. Gould, Natural History, vol. 85, 1976, 30.
37. Solly Zuckerman, Beyond The Ivory Tower, 19.
38. Richard Lewontin, "The Demon-Haunted World," The New York Review of Books, January 9, 1997, 28.
39. Malcolm Muggeridge, The End of Christendom, Grand Rapids:Eerdmans, 1980, 43. 236

﴿ قَالُوا سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا  
إِلَّا مَا عَلِمْتَنَا  
إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيُّمُ الْحَكِيمُ  
(البقرة: ٣٢)﴾

- 1- Al-Hafiz ibn al-Dayba` al-Shaybani, Taysir al-`usul ila Jami` al-`usul, 860.
- 2- Hadith at-Tirmidhi.
- 3- Phillip Johnson, The Wedge of Truth: Splitting the Foundations of Naturalism, InterVarsity Press, Downers Grove, (Illinois: 2000), 154.
- 4- Elmalili Muhammed Hamdi Yazir, Tafsir of Holy Qur'an, <http://www.kuranikerim.com/telmalili/saffat.htm>
- 5- Omer Nasuhi Bilmen, Kur'an-i Kerim'in Turkce Meali Alisi ve Tefsiri (Tafsir of Holy Qur'an), vol. 9, 2994.
- 6- Al- Hafiz ibn al-Dayba` al-Shaybani, Taysir al-`usul ila Jami` al-`usul, 6883.
- 7- Sunan Ibn Majah.
- 8- Narrated by Abu Sufyan; Sahih Bukhari and Sahih Muslim.
- 9- Ahmad Diya' al-Din al-Kamushkhanawi al-Naqshbandi, Ramuz al-Ahadith, vol. 2, 397.
- 10- Sahih Bukhari and Sahih Muslim.
- 11- Narrated by Abdullah bin Mas`ud; Sahih Bukhari and Sahih Muslim.
- 12- Sunan Abu Dawud.
- 13- Sahih Bukhari.
- 14- Sahih Muslim.
- 15- Sahih Muslim.
- 16- Hadith al-Tabarani.
- 17- Sahih Bukhari.
- 18- Sahih Muslim.
- 19- Sahih Bukhari.
20. Sidney Fox, Klaus Dose, Molecular Evolution and The Origin of Life, W.H. Freeman and Company, San Francisco, 1972, 4.
21. Alexander I. Oparin, Origin of Life, Dover Publications, New York, 1936, 1953 (reprint), 196.
22. "New Evidence on Evolution of Early Atmosphere and Life", Bulletin of the American Meteorological Society, vol 63, November 1982, 1328-1330.
23. Stanley Miller, Molecular Evolution of Life: Current Status of the Prebiotic Synthesis of Small Molecules, 1986, 7.
24. Jeffrey Bada, Earth, February 1998, 40.
25. Leslie E. Orgel, "The Origin of Life on Earth", Scientific American, vol. 271, October 1994, 78.
26. Charles Darwin, The Origin of Species by Means of Natural Selection, The Modern Library, New York, 127.
27. Charles Darwin, The Origin of Species: A Facsimile of the First Edition, Harvard University Press, 1964, 184.
28. B. G. Ranganathan, Origins?, Pennsylvania: The Banner Of Truth Trust, 1988, 7.
29. Charles Darwin, The Origin of Species: A Facsimile of the First Edition, Harvard University Press, 1964, 179.